
Centro Universitário de Brasília – CEUB

Faculdade de Ciência da Educação e Saúde - FACES

Curso de Psicologia

Vithor Hugo Nóbrega de Souza

            

Ayahuasca e Depressão: Um Estudo Fenomenológico



BRASÍLIA

Dezembro, 2022

VITHOR HUGO NÓBREGA DE SOUZA

AYAHUASCA E DEPRESSÃO: UM ESTUDO FENOMENOLÓGICO



Monografia apresentada como requisito parcial para conclusão do Curso de Psicologia do Centro Universitário 

de Brasília – CEUB.

Professora Orientadora: Profª. Drª. Jordana Calil Lopes de Menezes de Oliveira

BRASÍLIA

Dezembro, 2022

VITHOR HUGO NOBREGA DE SOUZA

DEPRESSÃO E AYAHUASCA: UM ESTUDO FENOMENOLÓGICO

Monografia apresentada como requisito parcial para conclusão do Curso de Psicologia do Centro Universitário 

de Brasília – CEUB.

Professora Orientadora: Profª. Drª. Jordana Calil Lopes de Menezes de Oliveira.

Brasília, 12 de dezembro 2022.

BANCA EXAMINADORA



___________________________________________________________

Jordana Calil Lopes de Menezes Oliveira

(Presidente - Orientadora)

___________________________________________________________

Alexandre Cavalcanti Galvão

(Parecerista)

___________________________________________________________

Miriam May Philippi

(Convidado)



Dedicatória

Dedico todo trabalho da minha vida a meu filho Ravi Nóbrega Neri





AGRADECIMENTOS

Agradeço à minha esposa, Ana Regina da Silva Neri pelo apoio inabalável. Agradeço à minha orientadora por 

toda flexibilização de tempo, compreensão e incentivo. Agradeço à Ayahuasca, por ter me deixado a inspiração 

para seguir estudando seus aspectos terapêuticos. 

RESUMO



O presente trabalho teve como objetivo descrever a vivência do uso ritualístico da Ayahuasca como alternativa 

terapêutica em pessoas com quadros de depressão não responsivas às propostas tradicionais de tratamento. 

Consistiu em um estudo fenomenológico que investigou o uso ritualístico de ayahuasca por parte de um homem 

de 35 anos e uma mulher de 45 anos que não encontraram satisfação com o resultado dos tratamentos 

clássicos para a depressão, tendo por esse motivo, buscado participação em cerimônia com uso ritual de 

ayahuasca como tratamento alternativo para a depressão. O estudo apoiou-se na visão da Gestalt-terapia e da 

psicologia existencialista, compreendendo a depressão como forma de ser e estar no mundo. Da transcrição e 

redução fenomenológica chegou-se a duas categorias acerca de como os efeitos da ayahuasca teve seus 

impactos nos quadros depressivos dos participantes: Awareness: Processos de descristalização dos caminhos 

de contato e A desalienação do ser-no-mundo: A (re)conquista de si pela vivência do Dasein autêntico. Da 

análise das categorias, considerando o relato de cada um e suas histórias de vida, foi possível mapear os efeitos 

subjetivos da ayahuasca, concluindo que a ayahuasca, pela ativação robusta da função organísmica durante 

seus efeitos subjetivos, desperta a sabedoria existencial em cada um. Sugerem-se novos estudos sobre o 

potencial terapêutico da ayahuasca.

Palavras-chave: Ayahuasca; Depressão; Psicologia existencial; Gestalt-terapia.



1.  Introdução

A depressão afeta 380 milhões de pessoas no mundo (Pio, Aidar, Mombelli, Ferraz & Pio, 2021). No Brasil, em 

2017, a OMS já somava 11,5 milhões de casos (Margarida, 2021). Segundo Ito & Sakamoto (2020), em 2020 a 

prevalência do diagnóstico de depressão maior era de 15,5% da população brasileira. O relatório da OMS em 

2000 apurou que 50% das pessoas que têm um episódio depressivo, apresenta a tendência de ter um segundo 

episódio, 70% dos que passaram por dois episódios, apresentam um terceiro e 90% desses últimos passam por 

um quarto episódio (Iguaran et al., 2021).   

A depressão pode ocorrer em qualquer período da vida gerando prejuízos de ordem laboral, financeira, social, 

biológica e existencial. A depender do grau de sofrimento experimentado, há a manifestação de ideação suicida 

e até mesmo a materialização dessas ideias (Iguaran et al., 2021). A elevação constante nos índices de pessoas 

com depressão e a consideração dos riscos e prejuízos envolvidos a fazem figurar, na sociedade atual, como um 

problema de saúde pública, sendo foco de pesquisas com o intuito de desenvolver conhecimentos e estratégias 

para mitigar ou amenizar seus efeitos e sua incidência no mundo contemporâneo (Santiago & Holanda, 2013).

Os avanços na investigação dos efeitos neurofisiológicos da depressão levaram ao desenvolvimento de diversas 

linhas de tratamento farmacológico, com méritos alcançados na melhoria de parte dos quadros depressivos, 

porém 60 % das pessoas acometidas por depressão, a tem em sua forma classificada como Depressão 

Resistente ao Tratamento, não obtendo os benefícios esperados do tratamento farmacológico (Iguaran et al., 

2021).

Cerca de um terço das pessoas que fazem o tratamento farmacológico não obtém a remissão do quadro 

depressivo, mesmo após o tempo esperado para a resposta terapêutica e ajustes de dose ou a concomitância do 

tratamento farmacológico com a psicoterapia. Esse espectro de ineficácia aponta para a necessidade de 

investigar outras formas de tratamento (Pereira, 2021).

Pesquisas apontam que o uso ritual da ayahuasca pode carregar potencial terapêutico, levando a 

reestruturação e reordenamento de significados pessoais, modificando suas formas de agir no mundo, trazendo 

à tona processos de saúde para o indivíduo. Esse potencial terapêutico demonstrou eficácia em tratamentos 

contra depressão, ansiedade e dependência química. (Assis; Faria & Lins, 2014; Barbosa, 2008; Barbosa & 

Dalgarando, 2003; Fábregas et al., 2010; Fontes, 2017; Loizaga-Velder, 2013;). 



Isto é, um funcionamento global de autorregulação que considere e propicie o contato experiencial - em todas 

as suas amplitudes - pela pessoa acometida pelo quadro depressivo, com seus próprios sentimentos de tristeza 

e melancolia, passando do não contato à aceitação desses estados como normais frente à experiência 

existencial da vida, desarticulando a rigidez de regras e crenças autoimpostas e amplificando o campo de 

contato do sujeito, sob um olhar fenomenológico existencial, que possam conduzir à ressignificação de sentidos 

e à flexibilidade como característica funcional organísmica integrativa de saúde (Leite & Moreira, 2009).

O uso ritual da bebida indígena ayahuasca, em centros urbanos, é um fenômeno que se deu por meio da criação 

de três grupos religiosos com características de sincretismo religioso: o Santo Daime, a União do Vegetal (UDV) 

e a Barquinha, entre as décadas de 1930 e 1960. Já na década de 1990 em diante, com o advento da Nova Era, 

grupos diversos, nos seus delineamentos rituais, compõem o cenário de neo ayahuasqueiros, no Brasil (Labate, 

2000).

Estes grupos permeiam um sincretismo religioso abrangente e congregam pessoas adeptas do fenômeno social 

chamado Nova Consciência Religiosa. Esse fenômeno social diz respeito a uma tensão entre o modelo de 

religiosidade/espiritualidade antigo e o modelo moderno (Soares, 1990).

Neste modelo moderno de vivência do divino, as doutrinas são vistas como modelos autocráticos que ferem o 

sujeito em sua liberdade e restringem a sua amplitude potencial com relação ao acesso a tipos diferentes de 

linguagens que indiquem caminhos outros para atingir a experiência de consonância com o divino. A adesão a 

certos princípios e valores morais, mudanças de atitude e pensamento frente às relações (consigo, com o outro, 

com a natureza e com o cosmos) mostram-se como fatores que conferem pertencimento, demonstrando uma 

influência coletiva na elaboração de significados pessoais para as experiências místicas decorrentes de sua 

busca espiritual dentro dessa conformidade moderna de religiosidade (Soares, 1990).

O crescente número de adeptos às práticas xamânicas, orientais e/ou alternativas, nos grupos da nova 

consciência religiosa, pode se dever ao fato de que nesses casos a experiência com o sagrado passa a ser 

orgânica, experimentada no corpo, deixando de ser etérea e intelectual como antes era apresentada e 

disponibilizada (Tavares, 2012).

Neste sentido, o presente trabalho tem como objetivo descrever a vivência do uso ritualístico da Ayahuasca 

como alternativa terapêutica em pessoas com quadros de depressão não responsivas às propostas tradicionais 

de tratamento. Mais especificamente: compreender as influências do uso ritualístico da Ayahuasca no que 

tange ao mundo próprio; compreender as influências do uso ritualístico da Ayahuasca no que tange ao mundo 



circundante; compreender as influências do uso ritualístico da Ayahuasca no que tange ao mundo humano; 

descrever como o uso ritualístico da Ayahuasca contribuiu para a realização de um ajustamento criativo 

funcional.

2. DESENVOLVIMENTO

2.1 Depressão na visão psiquiátrica tradicional e fenomenológica

Em linhas gerais, a psiquiatria classifica dois tipos de depressão: a depressão com apresentação unipolar e a 

depressão bipolar. Em sua forma, a depressão pode se apresentar como grave ou leve, além disso pode ser 

dividida em subtipos depressivos, segundo o sintoma de maior relevância no quadro clínico. Ainda, outra 

classificação que se orienta pela sintomatologia apresentada tem-se a depressão existencial, quando o quadro 

clínico decorre de indagações existenciais frustradas em sua busca de respostas satisfatórias (Canale & Furlan, 

2006).

De acordo com Canale e Furlan (2006), a psiquiatria classificou a depressão, no decurso histórico de suas 

práticas e investigações clínicas, em diversas formas, categorias, grupos, subgrupos, conforme suas principais 

características tanto com relação a apresentação dos sintomas, quanto com relação à responsividade dos 

pacientes ao tratamento medicamentoso, elaborando hipóteses, inclusive, acerca das mudanças neuroquímicas 

que cada uma acarretava ou das quais que se originava essa disfuncionalidade regulatória na dinâmica 

neurofisiológica cerebral.

Essa última abordagem, considera a depressão como um transtorno afetivo que apresenta marcadores 

biológicos; independente da classificação aplicada quanto à sua natureza causal (endógena/genética; 

sociógena/situacional; psicógena/neurótica ou somatógena/sintomática (Corrêa 1995, citado por Canale & 

Furlan, 2006).

Os referidos marcadores biológicos seriam comuns a todas as suas formas de apresentação, especificamente 

alterações, reiteradamente identificadas em pesquisas nos últimos 30 anos, no sistema regulatório da 



produção e biodisponibilidade de catecolaminas e monoaminas, em especial a serotonina, noradrenalina, GABA, 

entre outras. Por sua proximidade com o modelo biomédico, essa visão se faz hegemônica na prática da clínica 

psiquiátrica. Sendo assim, essa visão orientou as principais descobertas no ramo farmacológico no tocante à 

elaboração e aplicação dos tratamentos medicamentosos disponíveis (Almada, 2014).

O foco na sintomatologia e nos aspectos neuropsicológicos da depressão promoveu a construção de uma base 

científica sólida para o desenvolvimento e posterior aprimoramento dos remédios antidepressivos. Contudo, 

cerca de um terço dos casos se mostram não respondentes a estes (Pereira, 2021).

Por outro lado, a própria psiquiatria, em seu movimento de luta antimanicomial, aborda a temática da depressão 

por um viés que se apoia na compreensão dos aspectos existenciais e fenomenológicos da experiência vivida 

daqueles que manifestam essa sintomatologia. A clínica fenomenológica, tanto na Psicologia como na 

Psiquiatria tem seu marco conceitual inicial nas últimas obras de Husserl e desenvolveram-se com adições 

elaboradas por seus seguidores contemporâneos como Edith Stein; Martin Heidegger; Eugine Fink; Max 

Scheler; Karl Jaspers; Emmanuel Levinas; Maurice Merleau-Ponty; Jean Paul Sartre; Simone de Beauvoir; Paul 

Ricoeur e Michel Henry (Moreira, 2010).

A partir dessa concepção, a psicopatologia passa a ser compreendida como um modo de ser e estar no mundo, 

uma maneira subjetiva de elaborar sentidos para as experiências vividas, para as relações que o sujeito 

configura no mundo. Sob essa perspectiva, o sujeito que experimenta uma existência saudável é aquele o qual o 

sentido gerado não tem o impacto de perturbar a consciência. Por perturbação da consciência entenda-se a 

privação perceptiva temporária de aspectos correspondentes à amplitude fenomenológica das possibilidades 

de sentidos a serem elaborados a partir do homem em relação. O adoecimento é, portanto, fruto de uma rigidez 

fenomenológica do olhar ou de uma ressalva coletiva à modos díspares de ser e estar no mundo (Holanda 2011).

Dalgalarrondo (2019), define a Psicopatologia existencial:

Já na perspectiva existencial, o paciente é visto principalmente como existência singular, como ser lançado a um mundo que é apenas 

natural e biológico na sua dimensão elementar, mas que é fundamentalmente histórico e humano. O ser é construído por meio da 

experiência particular de cada sujeito, na sua relação com os outros, na abertura para a construção de cada destino pessoal. O 

transtorno mental, nessa perspectiva, não é visto tanto como disfunção biológica ou psicológica, mas, sobretudo, como um modo 

particular de existência, uma forma, muitas vezes trágica, de ser no mundo, de construir um destino, um modo particularmente 

doloroso de ser com os outros. (Dalgalarondo, 2019, p. 24)



A boa prática da psiquiatria clínica moderna se configura por uma mescla entre a psiquiatria descritiva e a 

psiquiatria dinâmica; à primeira interessando à descrição de alterações psíquicas que em suas formas delineiam 

um quadro estrutural de sintomas, remetentes à classificação de síndromes patológicas; à segunda, por sua vez, 

interessando à investigação e consideração do conteúdo manifesto do estado psíquico vivido a partir do relato 

do paciente, sem a finalidade última e assumindo a inviabilidade de enquadrá-lo em esquemas sintomatológicos 

classificatórios (Dalgalarondo, 2019).

São nomes preementes para a psiquiatria e para a psicologia fenomenológica existencial: Ludwig Binswanger, 

Medard Boss e Arthur Tatossian. Apoiando-se primeiramente na filosofia fenomenológica apresentada por 

Husserl, com destaque para a apreensão, exploração e aprofundamento, por parte de Heidegger, da ideia de 

Dasein - o ser-aí, Binswanger e Boss elaboraram uma abordagem chamada daseinsanalysis (Nigro, Bervique, & 

Aguerri, 2015)

Binswanger indica, com vistas a sobrepor as dicotomias inerentes dessa área, que a psicopatologia deve ter 

como base a investigação da questão mais fundamental, o ser e as relações do sofrimento com a existência 

deste que o refere. Dessa forma Binswanger, baseado no conceito do Dasein de Heidegger, norteia o que 

chamou de análise existencial, em que as dimensões da história, da espacialidade, da temporalidade e da 

corporalidade, tal qual vivenciadas pelo sujeito, ganham contornos especiais, a partir de uma elaboração para a 

aplicação prática clínica dos aspectos existenciais essenciais descritos pela filosofia de Heidegger (Moreira, 

2011).

Fruto dessa apropriação teórica, por ele desenvolvida para embasar a construção de uma abordagem clínica, 

Binswanger articula três conceitos que se interrelacionam (de forma contínua, processual e não evocativas de 

causalidade direta), para configurar a compreensão geral das formas de ser e estar no mundo, cabendo à 

singularidade existencial experimentada pelo sujeito; expressa por seu relato pessoal; o caráter do termo vivido. 

São eles: o Umwelt (mundo ao redor, ou, mundo circundante); o Mitwelt (mundo com o outro, ou, mundo dos 

interrelacionamentos); e o Eigenwelt (mundo próprio ou “eu”, incluso aqui, o corpo) (Moreira, 2011).

Em sua psicopatologia fenomenológica apoiada nos conceitos heideggerianos, o comportar-se no mundo e para 

o mundo implica naturalmente em uma gradual inautenticidade do Dasein, uma alienação de si mesmo. Dessa 

inautenticidade, desse perder-se de si mesmo dá-se o Dasein malogrado ou frustrado. Quanto mais alienado de 

si mesmo em suas complexas relações de ser-no-mundo, o indivíduo apresenta desvios desse Dasein essencial. 

Desses desvios, dados pelo vivido experiencial de cada um, dão-se as psicopatologias conhecidas, tanto os 



quadros psicóticos, quanto os neuróticos. Como caminho para a autenticidade do ser, estaria a desalienação de 

si mesmo, a partir de uma atitude reflexiva sobre si em suas próprias escolhas, relações e significados 

atribuídos, uma atitude fenomenológica de autoexploração, dessa forma, podendo apropriar-se de si mesmo, 

alcançaria em si a pacificação dos aspectos adoecidos do Dasein por ele vivido e retornaria ao caminho da 

autenticidade (Topfer, 2013)

O eu autêntico, responsável pelas escolhas, atitudes e sentidos atribuídos em suas relações com/no mundo e 

portanto repleto de seu Dasein potencial, confiante e pacificado com suas próprias escolhas, acolhedor de si 

mesmo em seu passado e como sujeito de si, projetando-se continuadamente para o devir de si mesmo, que se 

encerra no agora, integrando o ser-aí à uma só unidade espaço temporal, com todas as possibilidades de vir a 

ser, todas abertas a seu poder de escolha, para conduzir-se em sua própria existência (Topfer 2013).

O eu inautêntico, ou, alienado de si, um eu irresponsável, isto é, isento de responsabilidades quanto a suas 

escolhas, atitudes e sentidos atribuídos em suas relações no mundo e, portanto, esgotado em si mesmo, 

paralisado em sua potencialidade de ser e estar no mundo, assujeitado que se encontra de si, pela angústia 

essencial da escolha, escolhe a fuga para a doença. Fuga da angústia existencial primordial rumo ao impessoal, 

ao determinado pelo mundo, o outro, o coletivo; fecha-se para o mundo das possibilidades de si mesmo, ao 

encerrar a percepção do próprio Dasein a apenas uma, poucas variações, ou até mesmo nenhuma, a depender 

do grau de adoecimento psíquico, encarcerando assim, o futuro à prisão do passado, e o presente à estagnação, 

implicada pela imobilidade do futuro encarcerado (Topfer 2013).

A angústia, pela percepção da auto responsabilidade sobre quem se é, sob a ótica do existencialismo, é parte 

constitutiva de toda ação humana. A ação humana se dá por escolha dos afetos que lhe é conveniente e 

coerente. Isto é, por sua subjetividade, com base nos sentimentos experimentados diante de dada 

circunstância, o homem se projeta, de forma continuada, àquele que se tornará no futuro (Sartre, 2018).

Sem qualquer anedota à priori ou à revelia de seu controle, para dar-lhe sustentação e coerência a sua forma de 

ser e estar no mundo, a existência, e nada além disso, se impõe ao ser humano como vetor de sua 

autoconstrução e manifestação no mundo, bem como a liberdade se impõe à existência, como fonte ansiogênica 

universal, impelindo o ser humano rumo à ação. Esta última, circunscrita ao meio e às relações, afere influência, 

mas não controle, de si sobre os outros, quando assim representam para o outro o papel de meio em suas 

interações, sendo o inverso também verdadeiro (Sartre, 2018). 



Assim, a visão existencialista de homem propõe, em linhas gerais, que o homem é aquilo que faz de si mesmo, não 

sendo dado nem acabado, mas sim, em contínuo processo de desenvolvimento (Sartre, 2018).

A compreensão de Binswanger acerca do adoecimento do Dasein, ou, Dasein malogrado, passa por outro 

importante conceito: modelo de mundo ou mundo desejado. Este conceito atravessa as três principais formas 

de ser e estar no mundo e quando o Dasein se manifesta de forma contrária a esse modelo de mundo, 

autenticamente vivido (Ghaemi, 2001), ocorre a alienação de si mesmo, na busca da adequação social e da 

conquista do afeto ou reconhecimento do outro, distorcendo o próprio Dasein (em um ou mais de seus níveis 

fundamentais do caminho da autenticidade), libera o ser da angústia existencial da escolha, porém, em acúmulo, 

acarreta a perda de si mesmo, dando base para a manifestação de sintomas dos mais diversos adoecimentos 

psíquicos, que guardarão características únicas, de acordo com as singularidades de cada ser (Seibit, 2012).

A frustração do modelo de mundo do ser, no desenrolar de seu Dasein, também pode implicar um fechamento 

perceptivo às composições outras que se identificadas poderiam promover escolhas e desfechos diferentes. 

Por essa falha perceptiva, o ser torna-se limitado, determinando a si mesmo uma gama cada vez menor de 

opções de ser e estar no mundo fazendo assim, do sintoma, da fuga para a doença, um circuito onde enreda a si 

mesmo e obstrui suas próprias possibilidades de ser e estar no mundo (Topfer, 2013).

2.2. Depressão e Gestalt-terapia

Para a Gestalt-Terapia, o ser humano é uma unidade organismo-ambiente. Não há organismo que não esteja em 

um ambiente e não há um ambiente que não o seja para um organismo que o vivencia perceptivamente como tal.  

Mesmo que analiticamente indissociáveis, em termos práticos, cada aspecto dessa unidade organismo-

ambiente, apesar de em constante relação e atravessamento, não perde em si suas características individuais, 

não havendo, portanto, uma fusão entre eles. Ao invés de focar em estudar as características de um ou de outro, 

a Gestalt-Terapia propõe ocupar-se do estudo da relação em si, enquanto fenômeno chamado contato (Silva, 

Baptista, & Alvim 2015).

O encontro interconectivo entre dois mundos, o eu-mundo e o eu-outro, se dá pela mediação do self, 

compreendido em Gestalt-terapia como fronteira de contato. É pelo contato que o homem garante a 

experimentação de suas potencialidades existenciais como ser-no-mundo (Yano, 2015a).

A relação, isto é, o contato com o meio está sob constantes modificações. A necessidade mais emergente surge 

como figura para a consciência. O organismo, por características próprias, está em um fluxo permanente. Uma 



vez satisfeita, a demanda emergente retornará ao fundo, abrindo caminhos para novas interações (Silva et al., 

2015)

A noção, em Gestalt-terapia, de organismo como unidade integrativa de si, implica a consideração da 

compreensão de um todo com habilidades criativas para autorregulação. Frente ao fluxo experiencial, o homem 

vivencia a necessidade de permitir-se envolver em seus próprios caminhos criativos para ajustar-se ao mundo. 

O ajustamento criativo é, em sua composição de manifestação inicial, sempre da ordem funcional. Caso o medo, 

a negação, a angústia ou qualquer outra emoção de carga negativa assumam papel principal na vivência, o fluxo 

existencial de experiências da pessoa começa a limitar-se (Diogo & da Silva, 2021).

Saúde, em Gestalt Terapia, é movimento, a repetição é sinal de doença (Yano, 2015a). O uso repetido de 

ajustamentos criativos elaborados pela pessoa, no passado, desatualiza-a quanto à sua capacidade de clareza 

perceptiva das figuras que emergem à consciência no presente. Como consequência desse menor grau de 

acuidade de awareness, ao invés de ajustar-se criativamente ao mundo, o sujeito se utiliza de ajustamentos 

anteriores para cumprir o fechamento da Gestalt atual. Isto reflete em um processo continuado de cristalização 

de comportamentos padronizados, considerados como tentativas neuróticas de evitação ou bloqueio de 

contato com relação a situações novas, ou que possam causar sensações de desconforto ou vazio. Os padrões 

neuróticos de comportamento são antagônicos à criatividade, ferindo o sujeito quanto às suas potencialidades 

de autorregulação e desenvolvimento. Há, dessa forma, um gradual empobrecimento da qualidade do contato 

(Ciornai, 1995).

Por suas características desatualizadas com relação às gestalten emergentes do aqui e agora, a reutilização de 

ajustamentos criativos não promovem o fechamento da figura gestáltica em sua totalidade, apenas de forma 

parcial. Esse fechamento parcial implica o acúmulo de gestalten abertas, que vão consumindo o organismo 

(sujeito) em sua vitalidade e o desenergizando. Um prejuízo progressivo, com relação à acuidade perceptiva 

integral e com relação à adequação dos ajustamentos criativos elaborados, vai se constituindo na fronteira de 

contato (Ciornai, 1995).

Uma Gestalt que toma parte como figura, no processo continuado de ser e estar no mundo, mobiliza o 

organismo inteiro, com uma tensão interna, experimentada de forma integral. Assim, essa figura, ou dominância, 

é percebida nos três aspectos integrativos do ser: experiencial (sensações - corporeidade, temporalidade, 

volição, estado vital), cognitiva (pensamentos) e conotativa (comportamentos). A investigação fenomenológica 

existencial e o uso de experimentos (orientados, quanto à eletividade, pelo decurso singular da relação 



existencial terapeuta - cliente) que visem aumentar a sensibilidade perceptiva de dimensões do self que 

possam estar desvitalizadas, conduzirão o cliente à ressignificação de experiências passadas com sentidos 

negativos atribuídos (gestalt com fechamento parcial - retenção da energia vital até adequado fechamento 

gestáltico),  energizando-o em sua energia vital (Ciornai, 1995)

Em continuação, Ciornai (1995), assinala que a qualidade do contato: nutritivo quando coerente com o self e 

tóxico quando incoerente com a autenticidade do ser; será promotor da sensação subjetivamente vivenciada de 

capacidade ou impotência frente ao novo, aos desafios e dificuldades da vida. O organismo finalizará o contato 

energizado (contato nutritivo) ou fragilizando em sua vitalidade (contato tóxico).

No mesmo caminho, sobre o ciclo de contato e a resolução de gestalten emergentes no fluxo figura-fundo e 

suas influências no desenvolvimento de bloqueios de contato e ajustamentos criativos disfuncionais, Yano 

(2015b), ressalta que o organismo tensionado por uma gestalt emergente, irá mobilizar-se de forma integral - 

dimensões experiencial, cognitiva e conotativa do ser no mundo - para a mudança, a partir da ação, rumo à 

autorregulação, por meio de ajustamentos criativos (funcionais ou disfuncionais) para a satisfação dessa 

tensão, conduzindo o organismo ao fechamento da gestalt, este fechamento se dará em sua totalidade ou de 

forma parcial.

Assim, intervenções variadas, de acordo com o contexto terapêutico singular de cada atendimento, que 

facilitem o cliente a alcançar essa awareness integrativa, ou, organísmica, haverão de contribuir para a 

identificação mais clarificada da realidade, realizando o fechamento total de gestalten que tenham sido 

parcialmente fechadas ou o fechamento total de gestalten emergentes no aqui e agora do processo 

psicoterápico  promoverão ao cliente a sua energização organísmica,  conferindo-lhe maior sensação de 

vitalidade para mobilizar-se no mundo, em suas relações, através de ajustamentos criativos atualizados, 

contatos de maior qualidade organísmica (Yano, 2015b).

No indivíduo em depressão deve-se encorajá-lo na promoção de tentativas de reencontrar seu centro de 

equilíbrio, facilitando tal percurso, de todos os modos possíveis e a ele disponíveis. Isso se tornará possível 

através de uma ressignificação permanente de modos adequados de existir, de tal forma que ele encontre seu 

verdadeiro sentido existencial, sua realidade mais íntima, encorajado a sentir prazer em olhar para si mesmo e se 

reconhecer como pessoa. (Elisiário, 2010, p. 282)

A depressão é tida, nessa abordagem clínica, como um ajustamento criativo disfuncional ou um bloqueio de 

contato (Yano, 2015b). Disfuncional, em Gestalt-terapia considera-se a repetição de formas de contato (Ciornai, 



1995). A depressão, como ajustamento criativo, tem por constituinte, a tristeza como tensão emergente 

figurativa não finalizada. Também, a depressão, tende a orientar as dimensões integrativas do self, durante o 

ciclo de contato, a ajustamentos sob a forma da interrupção de contato denominada retroflexão (Yano, 2015b) 

e, acrescentam Silva et al. (2015), também recorrentemente sob suas formas proflexão e egotismo. Quanto aos 

aspectos cognitivos(sentimentos e pensamentos que denotam influência sobre a dimensão conotativa 

(comportamentos) do self, a depressão se alimenta das projeções e introjeções do sujeito (Yano, 2015b).

Conforme se dá o progressivo empobrecimento da qualidade do contato, pela baixa acuidade perceptiva que se 

instaura na realidade existencial do ser, a depressão mina as potencialidades experienciais. A reversibilidade 

desse quadro, o retorno para sua fluidez existencial pode se operar através da prática psicoterápica da Gestalt-

terapia (Galli, 2009).

2.3 Depressão e seu tratamento

Quanto à eficácia de tratamentos psicoterápicos e tratamentos psiquiátricos psicofarmacológicos para casos 

de quadros clínicos de depressão e quanto à eficácia da combinação dos dois tipos de tratamento Cuijpers et al. 

(2008a; 2008b; 2009a; 2009b; 2010a; 2010b) colocaram em cheque a aparente concordância da comunidade 

científica com relação aos achados que remetiam à eficácia superestimada de tratamentos de psicoterapia em 

casos de depressão, bem como da combinação.

Os autores apontaram que erros metodológicos como falhas: na qualidade amostral, plausibilidade e 

razoabilidade de adequação eletiva quanto à grupo controles,  extenso número de variáveis com baixa precisão 

estatística ou nenhuma correlação entre si, a falta de estudos que pudessem avaliar os efeitos de tratamentos 

(combinados ou não) a longo prazo - por follow ups  e outros fatores secundários de imprecisão científica, mas 

de válida e recomendada apreciação, dos estudos que analisou, indicavam que os resultados acerca dessa 

temática exigiam um olhar mais cauteloso por parte dos pares, apontando para a necessidade do 

desenvolvimento de outros tratamentos, ou mesmo, de mais rigor metodológico de futuros estudos (Cuijpers et. 

al. 2009; Cuijpers et. al. 2008; Cuijpers et. al. 2008b; Cuijpers at. al. 2008c)   

Novas opções de tratamentos em depressão, que possam abarcar esse público não alcançado pelos 

tratamentos disponíveis urgem de serem desenvolvidos e validados quanto à sua eficácia, legitimidade, ética e 

segurança (Schenberg, 2018). 



Um evidente potencial terapêutico que decorre do uso da ayahuasca, seja sob um contexto ritualístico/religioso 

ou não, com notória importância para o papel da experiência mística/psicodélica na proporção da resposta 

terapêutica (Fontes, 2017). Os resultados, conforme assinala Fontes (2017), indicaram que apesar de 

similaridades entre os mecanismos de ação dos antidepressivos e os aspectos neuroquímicos de regulação 

serotoninérgica no sistema nervoso central, decorrentes do uso de ayahuasca, os primeiros com uma resposta 

terapêutica esperada em quatorze dias; enquanto a ayahuasca demonstrou efeitos antidepressivos depois de 

uma única dose.

Fontes et. al. (2019), articularam um estudo duplo cego randomizado para avaliar os efeitos de uma única dose 

de ayahuasca em pessoas com depressão resistente ao tratamento, o primeiro, conforme os 23 pesquisadores 

da equipe, a avaliar apenas esse grupo específico. Eles obtiveram resultados apontando para uma redução 

significativa em escalas psicométricas para ambos os grupos, mas maiores para o grupo que recebeu a real 

administração de ayahuasca, em todos os sete momentos de checagem. O efeito placebo foi avaliado pela 

equipe como alto, porém remetente às condições de vulnerabilidade psíquica e social dos participantes, o que é 

suplantado pela literatura científica da área.  

Anteriormente, Fontes (2012), por ocasião de sua dissertação, em um estudo de neuroimagens, encontrou que a 

ingestão de ayahuasca provoca mudanças no funcionamento cerebral, em particular na rede neural padrão, que 

define os circuitos cerebrais que, acredita-se, frisa ela, sejam responsáveis por tarefas relacionadas a 

autojulgamento, evocação de memórias biográficas, realização de simulações mentais, pensar em perspectiva e 

estados meditativos

Greenway (2020) confirmou as suspeitas de Fontes (2012) e asseverou que esta área cerebral está mesmo 

ligada a essas funções cerebrais e, adicionou, não apenas a ayahuasca é capaz de empreender mudanças nesses 

campos cerebrais, mas toda sorte de agentes psicodélicos, sendo essa característica  responsável pelo corrente 

interesse da comunidade científica moderna sobre a potencialidade terapêutica dos agentes psicodélicos para 

elaboração de protocolos de tratamento com maior alcance de eficácia em menor tempo previsto. 

Os aspectos fenomenológicos da experiência parecem complementar sobremaneira os resultados terapêuticos 

encontrados que vem ganhando maior solidez nesse campo investigativo. Alves (2018), em pesquisa 

fenomenológica, identificou o autorrelato de diminuição da sintomatologia depressiva e a percepção subjetiva 

de ganhos em autoconhecimento, aceitação, autonomia, autorrealização, conexão, descentramento (pensar em 

perspectiva), reestruturação cognitiva e valorização do Eu após o uso da ayahuasca.



Loizaga-Velder (2013) articula sobre a natureza terapêutica envolvida no decurso dos efeitos subjetivos 

experimentados após uso ritual da ayahuasca e a linha de consonância eidética da experiência, para a qual 

convergem os relatos daqueles que relatam melhorias em seus quadros clínicos.

Percebe-se que todos versam acerca de um processo dialógico consigo mesmo, muitas vezes relacionadas com 

o trabalho em psicoterapia, porém, com uma particularidade que parece ter relevância sobre a eficácia 

verificada acerca da mudança de sentidos atribuídos experiências traumáticas ou processadas com base em 

emoções capazes de produzir sofrimento psíquico: a própria pessoa, não um terceiro, está promovendo o 

movimento de tensão entre suas crenças e elaborações emocionais dadas na ocorrência da memória e/ou 

sentimentos revisitados, durante o efeito psicológico produzido pela ayahuasca. Esse momento dialógico 

consigo mesmo, sem estar atravessado pelas representações sociais dispostas sobre o aspecto da ilegitimação 

da pessoa como sujeito de sua própria vida, quando de se tem um outro falando o que se deve fazer ou 

questionando a adequação dos sentimentos vivenciados em uma dada situação de vida. Esse é um filtro que 

aparece na relação psicoterápica e pode se configurar como um bloqueio real para o bom fluxo do processo. 

Esse fenômeno dialógico, de espelhamento subjetivo, próprio do processo subjetivo que se dá em decorrência 

do uso da ayahuasca, pode ser responsável por uma maior disponibilidade afetiva para um engajamento em 

empreender reordenações sentimentais e/ou comportamentais que impliquem o restabelecimento da saúde 

(Loizaga-Velder, 2013).  

É possível observar, em todos os resultados de pesquisas sobre ayahuasca como potencial ferramenta 

terapêutica, os mesmos princípios que orientam a compreensão do ser no mundo, tanto os  que orientam a 

fenomenologia  clínica da psiquiatria  Daseinsanalysis e da Gestalt-terapia para a compreensão da depressão 

como uma forma de ser e estar no mundo; bem como que embasam a noção do caminho que deve ser percorrido 

junto ao cliente, para que ele atualize a si mesmo, como um ser de possibilidades, utilizando a rememoração de 

sua ontologia de vida, com uma atitude fenomenológica voltada à si, um espelhamento subjetivo, e pela 

flexibilização dialógica e dialética de seus padrões de pensamento, crenças e valores que  paralisam  suas 

noções de suficiência adaptativa perante o enfrentamento do novo. 

3. Método

A pesquisa foi realizada a partir do método fenomenológico de investigação aplicado à pesquisa científica em 

Psicologia, conforme as indicações de Giorgi e Souza (2010). Os mesmos preconizam a importância de se 

estabelecer as diferenças eidéticas entre a investigação fenomenológica de caráter filosófico e a utilização do 



método fenomenológico como aporte epistemológico na condução de uma investigação científica aplicada à 

ciência da Psicologia.

Embora o fenômeno de estudo seja o mesmo, buscar conhecer os aspectos essenciais sobre o sentido da 

experiência humana, na filosofia pretende-se (pelo método Husserliano de redução fenomenológica) a partir de 

uma descrição minuciosa dos aspectos fundamentais do fenômeno estudado, reivindicar conhecimentos 

apodíticos sobre ele. Considerando a natureza da ciência como via de produção de saber; aberta ao debate 

dialético e à crítica entre pares, de suas próprias produções; na investigação científica em Psicologia, não 

caberia a pretensão apodítica como objetivo final, mas sim, a elucidação, em processo continuado, de 

aprofundamento teórico; considerado o respeito mútuo e a aceitação à diversidade de vieses (desde que 

suplantados por epistemologias sólidas que sustentem ressonância comunitária em grupos de abordagens 

teóricas) sobre seu objeto de estudo (Giorgi & Souza, 2010).

3.1 Participantes

Participaram desta pesquisa um homem, que será denominado P1, de 35 anos de idade e uma mulher, que será 

denominada P2, de 45 anos de idade. Ambos já fizeram uso ritual de Ayahuasca, tendo sua busca inicial 

decorrido da intenção de experimentar potenciais melhorias em seu quadro clínico de depressão recorrente.

3.2 Instrumento

        A coleta de dados ocorreu por meio de entrevista fenomenológica e se deu a partir da pergunta norteadora: 

“Relate a sua experiência pessoal com relação ao transtorno depressivo”. 

3.3 Procedimentos

Após a apreciação e aprovação do Conselho de Ética. em Pesquisa (CEP) do Centro Universitário de Brasília 

(CAAE: 60791422.7.0000.0023) o processo de recrutamento e seleção se deu da seguinte forma: foi informado 

nos grupos que promovem encontros rituais com a utilização de ayahuasca, por suas redes sociais, bem como 

via contatos do próprio pesquisador sobre a pesquisa, informando o número para contato dos interessados.



O pesquisador recebeu 3 contatos de interessados, Houve a checagem quanto à compatibilidade com os 

critérios de inclusão, mas somente durante a terceira entrevista revelaram-se dados que a qualificaram como 

incompatível aos critérios de inclusão  . Aos outros 2 participantes, lhes foram enviados, via google forms, o 

Termo de Consentimento Livre e Esclarecido (TCLE). Após assinarem, ambos de acordo com sua participação na 

pesquisa, foi marcado, com cada o melhor momento para a ocasião da entrevista. 

O participante P1, teve problemas de logística para proceder a entrevista de forma presencial e solicitou, que 

pudéssemos proceder por vídeo - chamada. Dessa forma foi feito. A participante P2 realizou sua entrevista de 

forma presencial, como inicialmente previsto.

As entrevistas fenomenológicas tiveram entre 1:00 e 1:30h. Ambas as entrevistas foram gravadas em áudio. 

Ambos os áudios foram transcritos para posterior análise e discussão. A análise se deu de acordo com a 

adaptação ao método fenomenológico proposto por Giorgi e Souza (2010).

3.4 Análise das informações construídas

Em um primeiro momento, realizou-se a  leitura da transcrição integral da entrevista, onde buscou-se uma 

compreensão geral do sentido vivido da experiência relatada.

No segundo momento, buscou-se discriminar as unidades de significado, valendo-se de uma perspectiva 

psicológica compatível com o fenômeno estudado; no terceiro momento as expressões cotidianas dos sujeitos 

foram transformadas em linguagem psicológica, quando então se deu  identificação dos sentidos psicológicos 

expressos em suas falas. Por fim, realizou-se uma síntese das unidades sentido, em acordo com a significação 

psicológica dos fenômenos observados na experiência dos participantes.

Em seguida, sob atitude de redução fenomenológica psicológica, utilizou-se da teoria escolhida, a Psicologia 

existencial e Gestalt terapia, para proceder a identificação das unidades de sentido

Observando o referencial teórico adotado, os sentidos que se repetiram ou que mantiveram correlação quanto a 

seus significados psicológicos compuseram as categorias de análise. 



4. Resultados e Discussão

A redução fenomenológica Psicológica buscou identificar os caminhos psicológicos percorridos pelos 

participantes, quando, por seus relatos colhidos, estavam imersos sob os efeitos da Ayahuasca. Dessa forma foi 

percebida a maneira como esses processos vivenciais tiveram influência sobre as mudanças globais dos 

sentimentos, pensamentos, comportamentos e autoimagem antes relatados e seus episódios depressivos, e 

não mais percebidos como presentes após as suas vivências com ayauhasca. As análises resultaram em duas 

categorias: Awareness: processos de descristalização dos caminhos de contato na experiência da ayahuasca; e 

A desalienação do ser-no-mundo: A (re)conquista de si pela vivência do Dasein autêntico.

4.1 Categoria 1. Awareness: Processos de descristalização dos caminhos de contato na experiência da 

ayahuasca

A awareness é o objetivo em Gestalt-terapia. A partir do contexto particular da terapia, o gestalt-terapeuta 

deve escolher suas práticas interventivas, como a escolha conscientemente direcionada pelo uso de um 

experimento, por exemplo, que  tenha a importância de ativar dimensões perceptivas do cliente que nele 

possam estar desativadas, de forma que, pelo aumento da acuidade perceptiva de si, conduza à promoção de 



processos de ressignificação de conteúdos internos negativos, ou, gestalten,  apenas, parcialmente fechadas, 

acumuladas ao longo da vida. 

Quanto mais acertadas forem as escolhas, por parte do terapeuta, melhor se dará o estado de awareness e a 

qualidade das ressignificações. Tendo por consequência a liberação ao indivíduo do acesso a sua criatividade 

existencial de possibilidades para estabelecer relações de contato saudáveis consigo e com o mundo, e ainda, a 

possibilidade de modificar sentidos das experiências difíceis da vida (Ciornai 1995; Yano, 2015b)

Por suas características de funcionamento, a ayahuasca produz uma condição de mobilização e percepção de 

integralidade organísmica do ser. Organizando a autopercepção de urgências e pendências, articulando 

rememorações, tensionando, pela autoexploração fenomenológica, a coerência afetiva ou  a atualidade de 

antigos sentidos elaborados de padrões de pensamentos, sentimentos e atitudes. Proporcionando à pessoa 

integrar sentidos simbólicos às experiências paradoxais de percepções ou sentimentos, ou   integrar, 

literalmente as dimensões experiencial, conotativa e denotativa quando por exemplo alguém relata sentir 

vomitar atitudes e pensamentos (Loizaga-Velder, 2013).

As falas dos participantes, ilustram essa característica de awareness, na qual a ayahuasca parece eleger 

ativações de processos vivenciais intensos, como no caso dos experimentos em Gestalt-terapia, inclusive 

considerando também um direcionamento diferencial na forma como articula seus efeitos subjetivos, em cada 

pessoa, levando assim, à processos vivenciais que atendem, em seus conteúdos simbólicos, as  diferentes 

necessidades existenciais únicas de cada um.

Em P1 - 

“Foi uma viagem. É como se eu tivesse ido pra outro local. Eu me via num campo, bem aberto, cheio de mato, assim, um local bonito, 

tava noite, tinha um guia do meu lado, esse guia, ele me disse claramente, que ele iria me conduzir nesse processo terapêutico, 

acredito que não tenha sido com essas palavras exatas, mas, foi como eu senti. E nós caminhamos… Percorremos esse local, e, durante 

essa, essa jornada, durante esse caminho, a gente conversou sobre diversos pontos da minha vida. Foi como se ele estivesse me 

remetendo a tudo de ruim, ou a tudo de errado que eu tivesse passado. Ele foi me mostrando os pontos da minha vida... que eu estava 

errando, literalmente.” 

Em P2



“Mas nesse ritual… Que foi a minha minha morte… Foi também o meu renascimento! conscientemente, mesmo estando sob a força, eu 

sentia que eu estava colocando tudo para fora. Não era só a substância álcool. Era como se eu colocasse pra fora Todos os meus 

medos, Todos os meus receios, Todas as tristezas… Tudo o que eu senti, assim, na vida, de abandono… A baixa autoestima… E foi um 

momento muito forte, muito forte, porque, literalmente, eu pensei que eu ia morrer, literalmente. Foi nesse momento que eu estava 

me…. Eu já não tinha mais o que vomitar,, não saiu mais nada de dentro de mim… Mas ainda tinha aquela ânsia, sabe? De alguma 

maneira, hoje, olhando isso, eu interpreto, assim, como uma ânsia pela vida, sabe?! E eu rolava no chão, pedindo para aquilo acabar 

logo, talvez fosse o meu medo, pela vida…”.

Nota-se a riqueza de detalhes no relato de P1. Esse detalhamento cênico não é aleatório. Ele remete ao 

espelhamento subjetivo de conteúdos internos, descritos por Loizaga-Velder (2013). Em geral, são oriundos de 

mobilizações da função autorregulatória organísmica e tem por características, além de modular a eletividade 

dos conteúdos emergentes, por ordem de urgência organísmica. Ciornai (1995) ao descrever sobre a dinâmica 

processual figura-fundo e as características que definem a seletividade perceptiva do ser em seus processos de 

relação consigo e com o mundo utiliza-se da mesma raiz terminológica: função organísmica autorreguladora.

Pode-se relacionar que, assim como afirma Yano (2015b), em uma intervenção satisfatória em Gestalt-terapia, 

os estados não ordinários de consciência produzidos como efeitos subjetivos da ayahuasca são capazes de 

ativar, concomitantemente ou em separado, quantas dimensões e/ou aspectos dimensionais da consciência 

estejam ligados à estes conteúdos percebidos que se tornam figura, devido à gestalten inacabadas que 

representam, para que a mobilização organísmica possa se dar de maneira integral, passando a se manifestar 

sob a forma de sensação ou sentimento em um processo de clareza mental  (Loizaga-Velder, 2013).

Ainda, considerando os achados de Loizaga-Velder (2013), esses estados de consciência induzidos pela 

ayahuasca,  se mostram capazes de condensar em elementos simbólicos (nesse recorte do relato da experiência 

de P1, de caráter imagéticos),  tanto os sentidos negativos eleitos quanto o que se faria necessário ou 

satisfatório (que emoção, sensação, sentimento ou atitude/ação  deveria ser sentido, cogitado ou manifestado 

em ação) para o fechamento total da Gestalt ou Gestalten em questão (Yano, 2015b).

Observa-se em P1, a relação entre os componentes simbólicos da cena  e os sentidos de: “ Medo da experiência 

iminente”, na  fala:

“Eu lembro exatamente do dirigente falando que era como fazer um voo de avião, depois que você entra no avião não tem como você 

descer até que você chegue ao destino. Se as pessoas que estivessem ali, não se sentissem preparadas, que elas desistissem. Essa 



frase dele me impactou muito, porque eu, tinha um pouco de receio, né, de como seria a minha vivência, minha experiência.”

E na fala:

Até eu tomar, propriamente o chá, demorou  quase 01 ano, estudava muito, eu sempre vi vídeos no youtube, lia bastante coisa... Só que 

eu ainda tinha um pouco de receio, temos relatos muito bons, mas, também temos relatos ruins como qualquer medicina alternativa, 

ou como qualquer medicina…

E “Desconforto quanto a “sentir-se desamparado nas experiências da vida, sem a presença de referência 

masculina, em decorrência de ter sido criado só pela mãe, tendo sofrido o abandono do pai, observando a fala:

“(...)Outro momento, eu me via segurando as mãos dos meus pais... como a falta de um pai me tornou e me deixou de uma forma 

diferente! Querendo ou não, a estrutura de uma família é pai e mãe, e eu fui criado só pela minha mãe, eu não tinha uma presença 

masculina em casa, então as minhas referências eram mais femininas do que masculinas… Essa questão de não ter um pai presente, 

sempre me deixou muito triste, chateado.”(...) 

Durante o processo dos efeitos e os desdobramentos de transliteração onírica manifestados pelo ordenamento 

da composição material e simbólica de elementos interativos, provocadores de sentidos positivos “Um campo 

bem aberto… (...) Um local bonito”, isto é, a construção, na cena onírica, de um ambiente agradável, convidativo, 

equilibrado, promovendo a desarticulação da coerência adaptativa da Gestalt emergente “Medo da experiência 

iminente”, revitalizando-o organísmicamente em seu impulso de enfrentar o processo com maior equilíbrio, 

lidando com o que está por vir, apenas no momento em que surjam as possíveis dificuldades, mantendo-o no 

aqui e agora (neste ponto da experiência, o ambiente bonito e agradável onde se encontrava em sua dimensão 

experiencial). 

Bem como, da mesma forma se deu experiência de sentir-se amparado e orientado durante os processos, com 

destaque para a presença icônica de um guia, uma figura masculina que o faz sentir-se seguro e confiante, 

conforme o trecho de sua fala: “Esse guia, ele me disse claramente, que ele iria me conduzir nesse processo 

terapêutico, acredito que não tenha sido com essas palavras exatas, mas, foi como eu senti”.

Aqui, portanto, vê-se a ativação concomitante e processual das dimensões cognitiva e experiencial, que quando 

em justaposição, foram capazes de eliciar em P1 a possibilidade de manter-se no campo saudável do contato, 

energizando-o com a vitalidade necessária para o enfrentamento que se daria a prosseguir, confiante de si, não 

mais com medo do processo (Ciornai, 1995; Yano, 2015b). 



Como resultado, em P1, deu-se a descristalização dos caminhos de contato, desarticulando o “Medo para o 

novo”, liberando o caminho existencial relacional P1,  para experienciar o contato saudável e revitalizante (pela 

elaboração - coerente (de si) e autêntica (quanto à sua natureza relacional e dimensão experiencial) (Ciornai, 

1995) - de ajustamentos criativos funcionais (Confiança em si e no processo) - independentemente de em qual 

ou quais dimensões do ser sejam eles processados(Cognitivo X experiencial superpostas em antagonismo) ou 

assimilados (Experiencial/Cognitivo Integrados) (Yano, 2015b), mas assimilados pela consciência de forma 

integral(em todas as dimensões existenciais de P1), reverberando -se em resultados de reestruturação 

cognitiva, bem como na vontade e na manifestação atitudinal para concretizar no campo comportamental 

(dimensão existencial conotativa do ser) os insights assimilados durante e no período pós ritualístico 

(compreendido por uma longitude média de 15 dias), da experiência com a ayahuasca. (Alves, 2018; Elisíario, 

2010)

Assis; Faria & Lins (2014) agregam à compreensão acerca dos efeitos terapêuticos obtidos com as vivências 

subjetivas experimentadas sob efeito da ayahuasca; em particular sobre os mecanismos de funcionamento das 

“mirações” no desenrolar de experiências de rememoração e auto confrontação de sentidos e sobre a 

reorientação comportamental e emocional; com o seguinte apontamento:

“Devido a essas mirações, o sujeito passa a confrontar seus conhecimentos a priori com a razão construída a partir de então. O 

aprendizado com a ayahuasca permite que o indivíduo adquira conhecimentos sobre exercícios de práticas de bem-estar, como 

cuidados com o

corpo (dietas e abstinências) e desenvolvimento de autocontrole.

Em P2, por sua vez, ocorre a eletividade da função regulatória organísmica do ser, em sua mobilização integral. 

Inicialmente ativando concomitantemente duas, das três dimensões organísmicas de si e logo após, tornando 

ativo o processamento da elaboração de sentido acerca do processo de vômito, como processo de ativação 

inequívoca de catarse emocional resolutiva de inúmeras Gestalten parciais acumuladas durante a vida. Estes 

dados corroboram com as contribuições teóricas de Ciornai (1995) e também de Yano, (2015b) com relação à 

formas interventivas para melhorias nos quadros de depressão em tratamento  psicológico com base na 

Gestalt-terapia com a obtenção “experiência de morte ritualística e renascimento reconciliativo para com a 

vida” como síntese ( dimensão experiencial, em seu aspecto da Corporeidade (Loizaga-Velder, 2013) e de forma 

complementar, numa busca pelo fechamento total da gestalt emergente autorrelatada (Yano, 2015) “Grave 

Medo de morrer por estar colocando tudo pra fora” .



Porém, não basta estar ciente desse processo singular para compreender os caminhos psicológicos trilhados 

por P2 em seu processo de obtenção de melhoria de seus quadros de depressão e dependência química, pela 

experiência com a ayahuasca, justamente sob o formato de uma morte ritualística tendo no processo de vômito 

seu caminho resolutivo e transformativo. Seus processos simbólicos de auto percepção e posterior resolução 

de Gestalten são bastante intrincados. Assim, é preciso reunir mais falas, colhidas ao longo da entrevista 

fenomenológica para observar sua experiência.

Sobre sua auto responsabilidade quanto à ineficácia do tratamento psicológico e psiquiátrico, P2 expressou:

“Mas eu não expunha, nem pra psiquiatra, nem pros psicólogos que me atenderam… Hoje eu consigo perceber que realmente eu não 

expus… talvez não tenha sido consciente, mas era uma forma de me preservar”.

Acerca do processo de abertura pessoal à psicoterapia P2 refletiu: “Foi a única vez realmente, que eu expus a 

questão da depressão.” E ainda, sobre a percepção de que a dependência química tenha sido uma saída 

inconsciente de evitação para lidar com seus conteúdos internos negativos: 

“O processo de dependência química foi bem forte, foi bem intenso… Só que chegou um momento que aquilo já não me satisfazia 

mesmo… (...) Mas chega uma hora que você sente um vazio. A droga, ela não te satisfaz mais… Você não está bem… Eu reconheço que 

não estava bem antes… E continuei não bem, durante todo aquele período… E você não tem mais o que fazer… Me recolhi! Não via mais 

ninguém. não tinha vida social. Porque eu sentia vergonha de ser quem eu era.”

Percebe-se que P2 possuía uma grande dificuldade de entrar em contato com seus conteúdos internos e 

também grande dificuldade de autoacolhimento - padrões de contato do funcionamento depressivo 

teoricamente já identificados, manifestos em P2 em sua busca por drogas para mascarar os sentimentos 

depressivos sobre si mesma e em isola-se do contato social para evitar seu julgamento, mas principalmente 

para evitar entrar em contato consigo mesma em relação a admitir para si, o sentimento de vergonha que sentia 

de si mesma por considerar-se, em sua autoimagem: “Inapta para autogerir-se em meio às relações sociais; 

Inapta para a vida; Sem ânimo pela vida e Vazia” .

Como última informação, complementar, para melhor compreensão aqui buscada: P2 sentia-se à espera de uma 

grande mudança na vida, mas seus hábitos de uso abusivo de álcool e outras substâncias, ainda permaneciam 

em sua vida. Antes do início de seu terceiro ritual ela relata essa reflexão e também que tinha por intenção, “uma 

experiência transformadora”.



A eletividade da ativação da dimensão experiencial parece ter-se dado em função de suas outras dimensões 

estarem demasiadamente desvitalizadas em decorrência do processo depressivo como um todo (Ciornai, 1995). 

Por sua “busca por uma experiência transformadora”, P2 mobiliza sua energia vital de forma integral à uma 

atitude de entrega (Yano, 2015). Pela  auto identificação de seu padrão de repetição neurótico de evitação: o de 

negar-se a entrar em contato, a função autorreguladora de P2 elenca um tipo de vivência a qual não caberá à P2 

qualquer tipo de controle. O processo físico involuntário do vômito. (Ciornai, 1995; Loizaga-Velder, 2013)

Ao pôr -se em contato consigo, P2 sente em suas dimensões cognitiva e experiencial, o medo de morrer por 

estar “jogando tudo para fora”. Este, por sua vez, tido como emergente, suscita a ativação da dimensão 

cognitiva, buscando flexibilizar seus sentidos atribuídos, através ativação organísmica de todas as suas 

dimensões existenciais (Yano, 2015b). Dessa forma, sem poder exprimir seus impulsos de negação/evitação, 

haja vista o vômito, como processo fisiológico, não permitir uma ação de controle por parte do indivíduo .  P2 

experimenta os desdobramentos simbólicos de seus conteúdos internos através de um único processo: o 

expurgo de dores emocionais por via do vômito. Cada vômito possuidor de um conteúdo,  Ao sentir-se 

esvaziando-se de si mesma,  de todo o seu conteúdo interno tóxico (Loizaga-Velder,2013), a figura emergente 

auto identificada:  “Medo de morrer por jogar tudo fora” se intensifica e dá-se eleita a dimensão cognitiva, 

concomitante à ativação de sua dimensão experiencial (Yano, 2015). Por justaposição, em antagonismo, entre 

essas duas dimensões perceptivas, os desejos de morte são compreendidos a partir de seus significados 

opostos: “Medo da morte” por “desejo para viver”, ânsia de vômito (sem mais conteúdos possíveis) como ânsia 

pela vida, desejo de morte por medo pela vida. 

Como resultado desse processo simbólico de reconciliação com a vida, pelo alcance da awareness e pela 

revitalização tamanha do ser, com fechamento de gestalten inacabadas outrora acumuladas, ocorre a 

elaboração de sentidos finais identificados por P2 como “novo fôlego”, sensação de morte/renascimento de si, 

transformação pessoal, vontade/ânimo pela vida, sentimento de aptidão para a vida, plenitude e mudanças nos 

paradigmas de autopercepção e de percepção da vida e das relações.

Dessa forma, houve também, em P2, a descristalização dos caminhos de contato, tornando possível à P2 a auto 

permissão para empreender e a manifestar relações mais autênticas e saudáveis e aprendizados sobre auto 

acolhimento e  auto responsabilização.

4.2 Categoria 2 - A desalienação do ser-no-mundo: A (re)conquista de si pela vivência do Dasein autêntico



As ações humanas, todas elas, se dão como fruto dos aspectos ansiogênicos da liberdade, que implica 

seletividade entre escolhas potenciais. As escolhas resultam de uma percepção vivencial sobre a própria 

subjetividade no que tange à coerência (Sartre, 2018).

Conforme Holanda (2011), a emoção ou o sentimento que experimenta o ser, em suas relações no mundo e com o 

mundo, o levará a elaborar sentidos para aquele vivido. Tanto essas emoções, quanto esses sentimentos, como 

também, esses sentidos elaborados, se constituem como norteadores para uma noção sensitiva de coerência ou 

conveniência afetiva. Essa coerência ou conveniência afetiva implica ao sujeito um ímpeto para manifestar no 

campo comportamental ações que traduzam esses processos anteriores. Dessa forma opera a liberdade 

existencial da escolha. (Holanda, 2011; Sartre, 2018).

Por ser este, sob a perspectiva da filosofia existencial, o único fator capaz de dar sustentação às formas de ser e 

estar no mundo, dá-se a percepção de autorresponsabilidade por sua própria história e condição de satisfação 

ou malogro na vida.(Sartre, 2018)

No afã de desvencilhar-se, mesmo que inconscientemente, da aceitação interna dessa percepção, a partir de 

suas interações, o ser busca atrelar ao outro ou ao meio, a totalidade, ou uma parcela da responsabilidade que 

tão somente lhe cabe. Conforme se repita esse padrão de evitação ou negação da angústia primordial da 

escolha, variando em seu formato de acordo à singularidade de cada um, pela sentida e confirmada 

conveniência (temporária) da sensação (passageira) de descontinuidade da tensão existencial, aos poucos, o 

sujeito vai consolidando um assujeitamento de si, vai perdendo essa noção de auto implicação nos próprios 

processos de relações que estabelece, na vivência afetiva das consequências que delas se derem e dos sentidos 

que se lhes possam ser elaborados. Tornando-se, por fim, um sujeito alienado de si (Topfer, 2013).

Nessa condição de alienação existencial de si, também enfraquece no ser, a sua amplitude de acuidade 

perceptiva, a qual se faz determinante no que tange à habilidade humana de elaborar sentidos subjetivos às 

experiências vividas. A privação temporária dessa amplitude perceptiva é o que faz o ser manifestar as 

sintomatologias psicopatológicas (Holanda, 2011).

Ainda sobre os efeitos da alienação de si mesmo sobre o ser, Topfer (2013) pondera que o sujeito, ao deixar de 

perceber com clareza todos os aspectos envolvidos em suas relações, cada vez mais, diminui as possibilidades 

de suas escolhas, passando a repetir ou apresentar poucas variações sobre suas percepções acerca de si ou do 

caráter global das suas relações. Dessa forma, pode-se dizer que se manifesta no ser a experiência de um eu 

inautêntico. Um Dasein frustrado.



Para melhor compreensão acerca do Dasein frustrado, Binswanger agregou  à discussão três formas principais 

de ser e estar no mundo, onde se dá a dimensão existencial do vivido: o Umwelt (mundo ao redor, ou, mundo 

circundante); o Mitwelt (mundo com o outro, ou, mundo dos interrelacionamentos); e o Eigenwelt (mundo 

próprio ou eu, incluso aqui, o corpo).

Em continuidade, outro conceito se faz aqui importante: O mundo desejado, ou modelo de mundo. Para cada 

uma dessas dimensões existenciais há um mundo desejado imanante de si e um modelo de mundo emanante do 

Outro. Quando as relações provocam consequências em desacordo com o modelo de mundo imanante ou 

emanante, dão-se desvios do Dasein essencial - que é a amplitude total das possibilidades de vir a ser, ou devir, 

que se encerra no agora pela experiência da escolha, para então desvela-se novamente, frente às reverberações 

dessas escolhas (Ghaemi, 2001).

Uma atitude fenomenológica de autoexploração, dessa forma, podendo apropriar-se de si mesmo, alcançaria 

em si a pacificação dos aspectos adoecidos do Dasein por ele vivido e retornaria ao caminho da autenticidade 

(Topfer, 2013). O eu autêntico, responsável pelas escolhas, atitudes e sentidos atribuídos em suas relações 

com/no mundo e portanto repleto de seu Dasein potencial, confiante e pacificado com suas próprias escolhas, 

acolhedor de si mesmo em seu passado e como sujeito de si, projetando-se continuadamente para o devir de si 

mesmo, que se encerra no agora, integrando o ser-aí a uma só unidade espaço temporal, com todas as 

possibilidades de vir a ser, todas abertas a seu poder de escolha, para conduzir-se em sua própria existência 

(Topfer 2013).

O desenho desse caminho de desalienação de si, apontado logo acima, demarcado por auto disponibilidade para 

o processo e aprendizados de auto acolhimento, auto responsabilidade e (re)apropriação de si, foi o que  e como 

aconteceu na experiência de P1. Acompanhe o seu relato:

“(...) Eu me via num campo, bem aberto, cheio de mato, assim, um local bonito, tava noite, tinha um guia do meu lado, esse guia, ele me 

disse claramente, que ele iria me conduzir nesse processo terapêutico”(…) “... E nós caminhamos…” (...) “... Percorremos esse local, e, 

durante essa, essa jornada, durante esse caminho, a gente conversou sobre diversos pontos da minha vida. Foi como se ele estivesse 

me remetendo a tudo de, de ruim, ou a tudo de errado que eu tivesse passado. Ele foi me mostrando, os pontos da minha vida... que eu 

tava errando, literalmente.” (...) “…Ele me falando que eu tinha machucado, que eu tinha matado várias pessoas, em vida. Lembro de 

questioná-lo: - Como assim matar? Aí ele falava que, matar não era só tirar a vida de alguém, que eu já tinha matado várias pessoas 

com a minha língua. O fato de falar muito ou de forma agressiva, falar o que aquela pessoa não precisa e não deve escutar naquele 

momento. Falar da boca pra fora, literalmente.” (…) “... incrível, era um local muito bonito, era como se tivesse à noite, tinha muita 

estrela no céu, era um campo aberto, nós tivemos conversas sobre diversos pontos da minha vida. Diversos pontos um dos pontos que 



mais me marcou foi essa questão de matar pela língua!” (...) “... A gente ia caminhando e ele falava: - “Olha, você tem que…”Ele não 

falava exatamente o que eu estava errando, ele ia dando… Ele ia usando metáforas… É como se ele quisesse que eu corrigisse aquilo de 

imediato, mas, o acolhimento foi fantástico! Através dessas metáforas eu ia tendo insights, literalmente as fichas iam caindo!” (...) “... 

No decorrer dessa caminhada eu tive várias e várias fichas  caindo... Cada metáfora que ele ia me mostrando, me trazendo, uma coisa 

nova ia surgindo na minha mente. E no outro dia, quando eu fui fazer a reflexão de tudo, de toda a conversa, e de tudo o que ele tinha 

mostrado, eu determinei na minha vida que eu colocaria em prática, que eu não queria mais ser assim, que eu não queria mais dar 

continuidade dessa forma!”( …) “... Pra mim foi muito significativa essa experiência, com relação a mudar os pensamentos, mudar os 

padrões de vida e... Tentar o novo..., literalmente, deixar de ser daquela forma que eu era antes e viver algo novo.” (…) “... Era como se eu 

estivesse, no meu despertar espiritual, acho que não tem como descrever de outra forma, foi literalmente isso.” (...) “um momento, eu 

me via como um lobo, só que eu não conseguia me levantar, tinham vários lobos correndo em volta de mim, e eu não conseguia me 

levantar. Eu perguntei pra esse guia por que eu não conseguia me levantar. Ele me falava que ainda não era o momento, que eu tinha 

que percorrer mais um pouco, que eu precisava entender mais um pouco sobre a minha vida, pra que depois eu corresse junto aos 

lobos. Depois eu já me via no meu corpo mesmo, normal, caminhando com ele... E o lobinho lá parado, no chão… Ele foi me mostrando 

vários pontos da vida... Cada ponto, ia me caindo uma ficha, e cada ponto que ele me falava, cada trajeto da vida que ele me mostrava 

que, que eu estava pecando, digamos assim,ia caindo outra ficha, E depois daquilo tudo, depois desse despertar, depois de toda essa 

conversa que ele teve comigo, eu lembro que no final, eu via o lobo correndo, e eu sabia que o lobo era eu. Em meio aqueles outros 

lobos… Ele me mostrou que eu ainda não tinha capacidade de correr, junto aos outros lobos. Eu tinha que abraçar a minha crianca 

interior, entendê-la, pra que aí sim eu começasse a caminhar e no decorrer do processo conseguisse correr. No decorrer da 

caminhada, quanto mais eu caminhava, quanto mais a gente conversava, mais eu abraçava aquela criança interior. Eu acho que foi 

ponto a ponto, chave a chave, a cada parte do caminho, cada coisa que eu entendia, do quê que estava errado, do quê eu podia mudar 

na minha vida. Quanto mais eu conseguia entender, eu abraçava essa criança interior. Eu acho que é por isso que no final dessa 

trajetória o lobo conseguiu correr!... A conversa foi tão fantástica, tão significativa que desde então, é... eu tenho filtrado tudo o que eu 

falo, eu tenho mantido um pouco mais de paciência… hoje eu consigo meditar, eu consigo ter um momento de equilíbrio, um momento 

de paz comigo mesmo!

Observa-se aqui, no defluxo da cena vivenciada, todos os elementos teoricamente abordados pela psicologia 

existencial nos caminhos psicoterapêuticos do Dasein em busca de novas possibilidades de ser. Sobre os 

processos de diálogo interno, a auto exploração fenomenológica, o aumento da capacidade perceptiva global, a 

dissolução de sentidos previamente elaborados dando lugar à elaborações inéditas de sentidos, os processos de 

auto acolhimento para o desenvolvimento de novas habilidades que levem ao amadurecimento pessoal, 

desenvolvimento de sentimento de empatia. Clareza quanto a sentimentos e/ou situações estruturantes do seu 

adoecimento. Clareza sobre o que precisa ser feito para mudar, sentimento de aptidão e urgência para 

empreender mudanças e abertura e vontade para o novo (Holanda, 2011; Topfer, 2013).



Em Assis, Faria & Lins (2014) encontra-se uma referência clara à como ocorre o caminho subjetivo concernente 

aos processos vivenciais induzidos pelo uso da  ayahuasca:

“Durante o transe induzido pelo chá, o indivíduo afirma uma liberdade individual de pôr em prática tudo o que viu na miração, 

adequando ao seu modo de ser. Isso se dá por meio do aprendizado com a ayahuasca, que fornece ferramentas para controle do 

ambiente. Por meio das imagens percebidas durante as mirações, o indivíduo percorre mundos (físico e espiritual) e questiona a sua 

existência, desenvolve uma espiritualidade que busca equilíbrio, aprendendo, assim, a se transformar manejando sua vida” (Assis, Faria 

& Lins, 2014; p. 229)

Vale pontuar, como decodificação simbólica a ficar registrada, o guia, na experiência de P1, ocupa dois papéis 

simbólicos ao mesmo tempo - Uma projeção de seu próprio Self - a fim de conduzir um diálogo interno 

engajador e acolhedor, mesmo que provocativo às vezes, (Loizaga-Velder, 2013). Outra possibilidade é que a 

imagem  do guia seja a representação do conjunto condensado de conteúdos internos ligados ao seu trauma 

relatado (desvio do dasein essencial) -  de “abandono por parte da figura paterna”, sendo nesse caso, todo o 

enredo da experiência, componentes do diálogo, presença e orientação, os quais ele sentia profunda falta, por 

não ter tido a oportunidade de vivenciar  na infância, em decorrência da ausência do pai.

Dessa forma, o pai, por espelhamento subjetivo, representado imageticamente, interativamente e como não 

dizer, fenomenologicamente, na presença do guia espiritual, deu para P1 a experiência atual de ter uma 

referência masculina como suporte de acolhimento, segurança e orientação para os processos da vida, sendo o 

contraponto dessas percepções antagônicas, a via para novas elaborações de sentidos e a dissolução dos 

conflitos internos estruturantes do seu adoecimento (Loizaga-Velder, 2013).

Outro ponto que não poderia deixar de ser citado é o processo catártico de P1, durante a entrevista “Outro 

momento, eu me via segurando as mãos dos meus pais…” O momento é tão preenchido de emocionalidade que 

P1 tem um momento de catarse emocional. É quando relata de maneira autêntica sobre a questão do abandono 

paterno. Isso pode ser observado em seu relato:

 “Como a falta de um pai me tornou e me deixou de uma forma diferente! Querendo ou não, a estrutura de uma família é pai e mãe, e eu 

fui criado só pela minha mãe, eu não tinha uma presença masculina em casa, então as minhas referências eram mais femininas do que 

masculinas… Essa questão de não ter um pai presente, sempre me deixou muito triste, chateado, e talvez por isso tenha, é, talvez não, 

por isso, tenha vindo essa questão da agressividade, de impulsividade…”

Mesmo não se tratando de um relato direto sobre seus processos com a ayahuasca, a auto permissão para esse 

momento, denota saúde à seu estado mental atual, mas não apenas, o momento de contato com o pai e a mãe 



unindo-se com a presença inabalável de seu self “ guia espiritual” e o seu abraço em sua criança interior, 

contando consigo como criança interior  no processo, somam-se o contato com 4 personagens diferentes.  Ao 

relatar seu momento de êxtase logo após o trabalho P1 descreve que buscou 3 pessoas aleatórias e disse à elas 

que 

“Eu me conectei com 3 pessoas que estavam, também, tomando o chá... Eu nunca tinha visto aquelas pessoas na minha vida, nunca tive 

contato... Falei pra eles que eu precisava dar um abraço neles, por, não sabia o motivo, e eu não conseguia parar de rir! Foi assim, uma 

risada eufórica, não foi uma risada forçada, foi uma risada de alegria, plena e constante, que eu nunca havia sentido na minha vida! Eu 

abracei aquelas 03 pessoas, elas falaram que estavam gratas também, pelo que elas tinham passado ali, no momento, e, que eu não 

precisava entender o motivo, de querer um abraço, que era só abraçar, e foi incrível!”

Concretizar o contato de todos esses encontros, num abraço coletivo. Esse abraço e essa receptividade dos 3 

desconhecidos vieram a integrar todo o seu processo vivido, inclusive em seu nível existencial conotativo, o nível 

da ação. O caminho resolutivo de seu Dasein frustrado, que sustentava a coerência afetiva da manutenção de 

seus sintomas depressivos à época sentido por toda amplitude de seu ser e hoje sendo viabilizado para sentir, 

em igual amplitude existencial, como caminho para desalienação de si mesmo, conduzindo - o de volta ao 

caminho da autenticidade, da (re)conquista de si tendo alcançado em si mesmo a pacificação dos aspectos 

adoecidos do Dasein malogrado por ele vivido (Holanda, 201; Topfer, 2013; Loizaga-Velder, 2013). Isso é 

observado no relato a seguir:

“(...) Em relação à depressão… eu não sentia mais aquele vazio, aquela sensação de vazio constante... mesmo com o uso da medicação, a 

gente ainda sente, quando você está em um estado depressivo... você sente esse vazio constante e nada consegue te preencher… O 

espaço desse vazio foi preenchido pedacinho por pedacinho, depois da ayahuasca…” (...) “... Literalmente! Era como se eu tivesse me 

sentido completo!”

Igualmente, a experiência de P2 também segue um fluxo para a retomada de um Dasein autêntico. 

“(...)  A depressão…É uma doença que te acompanha… Essa palavra cura, eu acho assim tão perigoso… Porque… Curar é uma sentença, 

né?... Até uma pessoa com câncer, ela pode voltar a ter câncer… Hoje eu lido melhor com a depressão, lido melhor com a ansiedade… Eu 

conduzo a vida sabendo que ela existe… Que ela faz parte de mim… Mas que eu posso… Mas que pode ser leve… Que eu posso conduzir 

de outra forma…” 



Nesse trecho acima, fica evidente a clareza, a segurança, o equilíbrio com que P2 se expressa, ao falar de sua 

percepção sobre a depressão, a capacidade perceptiva ampliada que se reflete na capacidade, antes não 

presente, de identificação de outras formas de lidar, a disponibilidade para proceder a flexibilização de seus 

antigos sentidos elaborados, frente a uma autêntica autoexploração fenomenológica.

Seu relato continua:

“De se perceber… “opa, tem alguma coisa aqui…eu percebi que eu não estou me organizando bem… Ou: “Percebi que eu estou lavando 

menos o cabelo… Então eu vou percebendo o meu dia a dia… Coisas que eu não percebia antes…”  

Aqui, notoriamente é possível captar, o desenvolvimento de habilidades de auto observação e a assimilação 

dessas habilidades como parte de uma postura existencialista com ela mesma praticada no dia a dia.

Quando perguntada sobre esse desenvolvimento de habilidades… “Se isso tinha relação com as experiências 

com a ayahuasca… P2 declara:

“Sim. Isso veio da ayahuasca. Por exemplo: Nos processos da ayahuasca ia chegando assim: “ - Oh, P 2, você está percebendo que você 

está em depressão?” “Você está percebendo que você está caminhando para uma depressão…”, Aí eu “ - Opa, é verdade”... Ou então… “ - 

Oh, anda irritada demais…”  ou “ - Anda agressiva demais!...” Eu sei que esse é um caminho, para se chegar  à depressão… Ela tá aqui… 

Ela tá presente… … Eu acolho… Hoje eu acolho, antes eu tinha raiva… Hoje eu acolho, Eu falo: “ - Beleza… Agora, eu não estou me 

sentindo bem, tô nesse processo “x” e preciso achar um meio, achar um caminho, de conduzir o que está acontecendo, de outra forma, 

para voltar ao meu equilíbrio.” 

Nesse trecho, em especial, é possível mapear o caminho processual de busca e encontro consigo e os efeitos 

quanto ao acesso à insights de enfrentamento e de processos de aprendizagem e de autoacolhimento.

Nesse sentido, vale articular que Assis, Faria & Lins (2014), referenciam também achados acerca do aumento da 

capacidade de autoobservação e acerca do processo de desenvolvimento de autoconhecimento, resultante das 

experiências vivenciadas sob os efeitos da ayahuasca, em suas próprias palavras:

“Durante o efeito do chá, o sujeito consegue se ver fora do próprio corpo e também entra em contato com o que é mais próprio e 

profundo de si. Com isso, ele se percebe no mundo e define quem é e quem não é. Quando desenvolvido o autoconhecimento, o sujeito 

se percebe e compreende tudo à sua volta com mais clareza e honestidade. Isso facilita as atividades diárias, bem como as relações 

interpessoais. Ele passa a conhecer melhor as próprias emoções e comportamentos.” (Assis, Faria & Lins, 2014; p. 229) 



Margarida (2021) ilustra os efeitos da ayahuasca sobre os quadros depressivos a partir de diversas falas de seus 

entrevistados. Em uma dessas falas transcritas a pessoa remeteu justamente o entendimento alcançado, 

durante os processos subjetivos com a ayahuasca, sobre a necessidade de assimilar, compreender a si mesmo, 

perante sua história de vida e sobre a necessidade compreender e trilhar conscientemente um caminho de ser e 

estar no mundo, segue a fala: “A medicina me auxiliou a perceber que dentro da minha consciência existia um 

caminho a ser compreendido entre eu e mim e outro a ser trilhado entre "ser e estar

no mundo". (Margarida, 2021; p. 29)

Percebe-se que essa fala, trazida de seu estudo (Margarida, 2021), articula justamente às duas categorias de 

análise resultantes da redução fenomenológica realizada neste trabalho, isto corrobora para a percepção de 

que esses dois pontos aqui encontrados e analisados, se configuram de fato como aspectos eidéticos da 

experiência subjetiva com a ayahuasca com relação à obtenção de resultados terapêuticos sobre quadros de 

depressão não respondentes aos tratamentos clássicos

Em resposta ao formato das experiências de diálogo interno, se haviam outras experiências similares, P2 

responde:

“Na maioria era a  P2 falando para a P2 mesmo. Eu tive mirações e conversas com outros seres, entidades, etc… Mas, muitas vezes, a 

grande maioria das vezes, é como se eu tivesse conversando comigo mesma… De falar e responder mesmo”

Processos de aprendizagem em autoaceitação, e mudanças de paradigmas autoperceptivos também listados 

como ganhos do processo de psicoterapia existencial, e que fazem parte do processo de desalienação de si, 

mobilizando o ser para a experiência do eu autêntico, conforme Topfer (2013), se evidenciam no trecho abaixo 

como fruto da experiência da ayahuasca:

“(...) “Muitos Julgamentos! Mas Ayahuasca ela traz amor… Então no mesmo momento que, muitas vezes, eu me julgo, ou me julgava, ou 

me julguei, durante os processos com a ayahuasca… eu virava assim: “- Tá tudo bem… Foi o melhor que você pode fazer naquele 

momento…” A ayahuasca fala por mim! Então, ao mesmo tempo que eu sou capaz de me julgar, eu sou capaz de me acolher! “ - Você fez 

o melhor… Tá tudo bem…” Muitas vezes eu “chego na borracheira”,  durante a força - “ - Olha, se preenche de amor!...” às vezes… A 

gente vai conduzindo isso mesmo, eu acho. A ayahuasca nos ajuda… Então é… - “Sinta o calor… Sinta o abraço…” (…) “ - Tá tudo bem… 

Não estamos em busca de perfeição”... Eu vejo muito dessa forma,  eu conversando comigo mesma.”



Sobre quais elementos ela considera que poderiam ser colocados como curativos ou sanadores é possível 

destacar: aprendizados de auto amor, autoacolhimento, autoeducação emocional e  autorresponsabilidade em 

sua fala:

 “Eu acho só que é colo. Porque assim, errar, cometer erros… Todo mundo vai fazer isso… Todo mundo vai magoar alguém ou se sentir 

magoado… Mas a capacidade que a gente tem também de amar… é grandiosa… E isso pode ser ensinado…”

P2 vê no aprendizando do autoacolhimento e auto aceitação pontos chave do processo terapêutico que envolve 

a experiência com a ayahuasca.

“Por isso que a ayahuasca é “professora”.. Ela nos ensina: “Tá, tudo bem, você errou… Tem problema não, vem cá!... Deixa eu te abraçar… 

Fica bem, tá tudo bem… Isso cura? De repente está curando naquele momento… Isso me trata? É um tratamento pra mim? É… porque 

eu vou recorrer a isso, no momento que eu não estiver bem, estando eu sob o efeito da ayahuasca ou não…”(...) “Ayahuasca me ensina…  

“- E eu vou lá…E coloco em prática! Porque se não… Não faz sentido…” Então, por exemplo:  “Eu aprendi, naquele momento que eu devo 

me acolher, que eu devo me abraçar, que eu devo respirar… Mais profundamente… “Eu não preciso, é… Ser bélica”, por exemplo … E… 

Isso tudo eu posso fazer no meu dia a dia, porque eu aprendi como é que se faz… 

Por essa fala, percebe-se que a ayahuasca ocupa um lugar de mestra, sendo a relação que se desenvolve tenha 

um teor discípulo - mestre. Isso parece ter efeito sobre um  engajamento que mobiliza o ser a comprometer-se 

com sua própria melhora, isto é, uma ativação concomitante das dimensões  através de suas ações conscientes, 

pelo exercício da escolha consciente em liberdade existencial.

Outrossim Assis, Faria & Lins (2014) reportam como resultados de seu estudo, o papel do desenvolvimento da 

autonomia (como aspecto subjetivo de si com relação à capacidade de escolha e à vontade em empreender 

escolhas diferentes) nos efeitos terapêuticos alcançados com o uso ritualístico de ayahuasca:

“A miração provocada pelo chá mostra ao indivíduo as coisas que ele fez e as possibilidades de mudança, estimulando a iniciativa e a 

liberdade de autocorrigir ou não. O desenvolvimento da autonomia, que se dá por meio do sentimento de iniciativa, ocorre de dentro 

para fora. O sujeito vê nas mirações a legitimidade e veracidade das decisões a serem tomadas, sendo ele totalmente ativo e presente 

no processo de definir como se comportar e formular o que é certo ou errado.” (Assis, Faria & Lins; 2014. p. 232)

De fato, pode-se averiguar uma correspondência fenomenológica entre os relatos colhidos, os caminhos já 

indicados pela Gestalt-terapia, para obtenção de prognósticos terapêuticos e as compreensões já alcançadas 

acerca da terapêutica da ayahuasca, através do diálogo interno e dos caminhos psicológicos percorridos 

direcionados pelos efeitos da ayahuasca.



Barbosa & Dalgalarrondo (2006), Barbosa (2008) e Alves (2018), também confirmam, na literatura os mesmos 

efeitos terapêuticos e os mesmos sentidos finais atribuídos à experiência que os encontrados neste estudo. 

Dessa forma, há reiteradas verificações científicas consubstanciando os achados oriundos da redução 

fenomenológica aqui desenvolvida.

5. Considerações finais

Este estudo teve como objetivo descrever a vivência do uso ritualístico da Ayahuasca como alternativa 

terapêutica em pessoas com quadros de depressão não responsivas às propostas tradicionais de tratamento. 

Mais especificamente: compreender as influências do uso ritualístico da Ayahuasca no que tange ao mundo 

próprio; compreender as influências do uso ritualístico da Ayahuasca no que tange ao mundo circundante; 

compreender as influências do uso ritualístico da Ayahuasca no que tange ao mundo humano; descrever como o 

uso ritualístico da Ayahuasca contribuiu para a realização de um ajustamento criativo funcional.

Se os resultados dos tratamentos clássicos não alcançaram as expectativas existenciais dessas pessoas o que, 

em suas opiniões pessoais, com base na sua própria vivência do transtorno depressivo o uso da ayhuasca 

alcançaria? E afinal de contas, que efeitos, poderiam elas relatar, sobre os desdobramentos desse engajamento 

pessoal em participar de uma cerimônia ritualística de ayahuasca com a intencionalidade uníssona declarada de 

buscar obter melhorias sobre seus quadros depressivos ou sobre o manejo existencial que faziam dele? O que 

surgiria de recorrente em seus relatos além da questão do sofrimento psíquico da depressão?



Eram 2 pessoas diferentes, dois funcionamentos depressivos diferentes, a ayahuasca, em seus efeitos 

subjetivos, mesmo havendo padrões, respeitou eles em sua história pessoal, e levou em consideração a maneira 

que a depressão se manifestava em cada pessoa, realmente dois processos terapêuticos diferentes. 

Curiosamente, as pequenas diferenças entre os tratamentos com a ayahuasca tratavam a pessoa justamente 

com os princípios terapêuticos que desde o início fizeram parte do referencial teórico deste trabalho: a 

perspectiva existencialista e a Gestalt-terapia.

Foi possível identificar com maior clareza do que a esperada a forma como a ayahuasca teve impacto sobre a 

depressão na experiência existencial, no mundo ao redor, no mundo interno e no mundo das relações 

interpessoais. Os efeitos finais situam igualmente o olhar fenomenológico para a abertura pessoal para a 

autorrealização, com base em aprendizados e práticas de abordagens intra relacionais de autoamor, 

autocuidado, auto acolhimento e autoeducação emocional, que naturalmente tendem a extrapolar seus 

significados apreendidos para a compreensão do mesmo equilíbrio interno nas relações do âmbito 

interrelacionais, para o desenvolvimento de relações saudáveis, delineadas sob a expressão autêntica, segura e 

não violenta de si para o outro. Também sobre a capacidade empática de amar, acolher e acalentar 

emocionalidades que desviem desses caminhos apreendidos, atualizando continuamente a existência ao 

equilíbrio emocional conquistado por meio do diálogo interior, com um olhar pacificado para o passado e uma 

atitude de possibilidades de vir a ser, que fortalece a solidez daquilo que esteja relacionado ao que foi escolhido. 

Quanto às influências da ayahuasca sobre o mundo próprio, pode-se destacar a ampliação da capacidade de 

perceber os próprios sentimentos e emoções, sem superdimensionar os aspectos negativos de si e passando a 

valorizar a potencialidade de vir a ser a partir das escolhas.

Quanto às influência sobre o mundo ao redor destaca-se o aumento da amplitude avaliativa sobre os aspectos 

multifatoriais impressos na própria relação com o mundo, observando nuances e desenvolvendo um senso de 

crítico que favorece o equilíbrio emocional nas relações que estabelece com o mundo, deixando uma menor 

parcela de interferência no que tange aos aspectos aspectos introjetivos sociais antes despercebidos. 

Com relação à influência da ayahuasca sobre o mundo com o outro, pode-se destacar o desenvolvimento de 

habilidades de empatia, assertividade e comunicação não violenta. Em conjunto essas influências manifestam 

mudanças globais no funcionamento do sujeito que se desdobram na melhoria dos quadros depressivos antes 

apresentados.



Será possível elaborar um protocolo terapêutico com uso de ayahuasca e sustentá-lo teoricamente e 

tecnicamente? A ayahuasca como experimento em Gestalt-terapia? Ayahuasca como ferramenta 

potencializadora de processos de catarse emocional em uma abordagem Reichiana? A ayahuasca como 

ferramenta de auto exploração fenomenológica em psicoterapias existencialistas? Ayahuasca como facilitadora 

no processo de auto individuação? Ayahuasca como facilitadora para o desvelamento da dinâmica psíquica na 

clínica psicanalítica? Como  utilizar seus potenciais terapêuticos com ética, respeito e eficácia? Ficam essas 

sugestões de novos estudos. O que o futuro  reserva?... É um convite? Somos o que escolhemos (Ver)... (Ler)... 

(Fazer). 



6. Referências

Almada, L. F., Borges, M. F., & Machado, S. E. C. (2014). Considerações neurobiológicas sobre a depressão maior-

um histórico neurocientífico. Encontro: Revista de Psicologia, 17(26), 111-124. 

https://revista.pgsskroton.com/index.php/renc/article/view/2420 

Alves, M. P. R. G. (2018). Os efeitos terapêuticos da Ayahuasca em indivíduos com sintomas de depressão 

(Doctoral dissertation). Universidade Católica Portuguesa. http://hdl.handle.net/10400.14/27160 

Assis, C. L. D., Faria, D. F., & Lins, L. F. T. (2014). Bem-estar subjetivo e qualidade de vida em adeptos de 

ayahuasca. Psicologia & Sociedade, 26, 224-234. https://doi.org/10.1590/S0102-71822014000100024 

BARBOSA, P. C. R. (2008). Follow-up em saúde mental de pessoas que experimentam pela primeira vez a 

ayahuasca em contexto religioso (Doctoral dissertation, Tese de Doutorado. Universidade Estadual de 

Campinas). http://ciencia.udv.org.br/wp-content/uploads/2019/05/2005_-Barbosa_PauloCesarRibeiro_D.pdf 

Barbosa, P. C. R., & Dalgalarrondo, P. (2003). O uso ritual de um alucinógeno no contexto urbano: estados 

alterados de consciência e efeitos em curto prazo induzidos pela primeira experiência com a ayahuasca. Jornal 

Brasileiro de Psiquiatria, 52(3), 181-190.. 

https://d1wqtxts1xzle7.cloudfront.net/51073643/Usurios_de_drogas_ilcitas_internados_em_20161227-21583-

vevlwn-libre.pdf?1482840197=&response-content-

disposition=inline%3B+filename%3DUsuarios_De_Drogas_Ilicitas_Internados_E.pdf&Expires=1671032764&Sign

ature=RoNGdfdZifQzSAyue4KDqsJJbFlMIhaU2E~pJ7KoDBH4GaBPzyiV9-

U4M8oUMogrXqCcyKCPGC6qlvHDBI575TmPlUkzJLNSZwRL-

ZWbMAGcFF9Xn5iKkAnk40oLqaXodOXEjgVxiRI9FTmlsRJsJ2zD3a3I5KtljxApGpKxLFhLSuShBqB1Ky7ay9uni7gU

JkmKPSc9I7DFiUtOREF2PM5hNjOjK7ds8eWW7LyE88lxkc1cv4W56OIwmTddk-

uOVBytafEoHQiHZVmgtVY6g9jXiJP~5h45qcBKzCrKtICxmtxXNYD8OsePr2RmHHWguVm20cJinCQxS7EflugQCA

__&Key-Pair-Id=APKAJLOHF5GGSLRBV4ZA#page=16 

Bicudo, M. A., Azevedo, D. C., & Barbariz, T. A. (2017). A pesquisa qualitativa realizada segundo a abordagem 

Fenomenológica. IN: Costa, AP, Sánchez-Gómez, MC & Cilleros, MVM A Prática na investigação qualitativa: 

exemplos de estudos. E-Book. Ludomedia, Aveiro, Portugal. Cap, 2, 21-49. https://www.webqda.net/wp-

content/uploads/2017/06/ebook_Pratica_Investigacao_Qualitativa_PT.pdf 

https://revista.pgsskroton.com/index.php/renc/article/view/2420
https://revista.pgsskroton.com/index.php/renc/article/view/2420
http://hdl.handle.net/10400.14/27160
http://hdl.handle.net/10400.14/27160
https://doi.org/10.1590/S0102-71822014000100024
https://doi.org/10.1590/S0102-71822014000100024
http://ciencia.udv.org.br/wp-content/uploads/2019/05/2005_-Barbosa_PauloCesarRibeiro_D.pdf
http://ciencia.udv.org.br/wp-content/uploads/2019/05/2005_-Barbosa_PauloCesarRibeiro_D.pdf
https://d1wqtxts1xzle7.cloudfront.net/51073643/Usurios_de_drogas_ilcitas_internados_em_20161227-21583-vevlwn-libre.pdf?1482840197=&response-content-disposition=inline%3B+filename%3DUsuarios_De_Drogas_Ilicitas_Internados_E.pdf&Expires=1671032764&Signature=RoNGdfdZifQzSAyue4KDqsJJbFlMIhaU2E~pJ7KoDBH4GaBPzyiV9-U4M8oUMogrXqCcyKCPGC6qlvHDBI575TmPlUkzJLNSZwRL-ZWbMAGcFF9Xn5iKkAnk40oLqaXodOXEjgVxiRI9FTmlsRJsJ2zD3a3I5KtljxApGpKxLFhLSuShBqB1Ky7ay9uni7gUJkmKPSc9I7DFiUtOREF2PM5hNjOjK7ds8eWW7LyE88lxkc1cv4W56OIwmTddk-uOVBytafEoHQiHZVmgtVY6g9jXiJP~5h45qcBKzCrKtICxmtxXNYD8OsePr2RmHHWguVm20cJinCQxS7EflugQCA__&Key-Pair-Id=APKAJLOHF5GGSLRBV4ZA#page=16
https://d1wqtxts1xzle7.cloudfront.net/51073643/Usurios_de_drogas_ilcitas_internados_em_20161227-21583-vevlwn-libre.pdf?1482840197=&response-content-disposition=inline%3B+filename%3DUsuarios_De_Drogas_Ilicitas_Internados_E.pdf&Expires=1671032764&Signature=RoNGdfdZifQzSAyue4KDqsJJbFlMIhaU2E~pJ7KoDBH4GaBPzyiV9-U4M8oUMogrXqCcyKCPGC6qlvHDBI575TmPlUkzJLNSZwRL-ZWbMAGcFF9Xn5iKkAnk40oLqaXodOXEjgVxiRI9FTmlsRJsJ2zD3a3I5KtljxApGpKxLFhLSuShBqB1Ky7ay9uni7gUJkmKPSc9I7DFiUtOREF2PM5hNjOjK7ds8eWW7LyE88lxkc1cv4W56OIwmTddk-uOVBytafEoHQiHZVmgtVY6g9jXiJP~5h45qcBKzCrKtICxmtxXNYD8OsePr2RmHHWguVm20cJinCQxS7EflugQCA__&Key-Pair-Id=APKAJLOHF5GGSLRBV4ZA#page=16
https://d1wqtxts1xzle7.cloudfront.net/51073643/Usurios_de_drogas_ilcitas_internados_em_20161227-21583-vevlwn-libre.pdf?1482840197=&response-content-disposition=inline%3B+filename%3DUsuarios_De_Drogas_Ilicitas_Internados_E.pdf&Expires=1671032764&Signature=RoNGdfdZifQzSAyue4KDqsJJbFlMIhaU2E~pJ7KoDBH4GaBPzyiV9-U4M8oUMogrXqCcyKCPGC6qlvHDBI575TmPlUkzJLNSZwRL-ZWbMAGcFF9Xn5iKkAnk40oLqaXodOXEjgVxiRI9FTmlsRJsJ2zD3a3I5KtljxApGpKxLFhLSuShBqB1Ky7ay9uni7gUJkmKPSc9I7DFiUtOREF2PM5hNjOjK7ds8eWW7LyE88lxkc1cv4W56OIwmTddk-uOVBytafEoHQiHZVmgtVY6g9jXiJP~5h45qcBKzCrKtICxmtxXNYD8OsePr2RmHHWguVm20cJinCQxS7EflugQCA__&Key-Pair-Id=APKAJLOHF5GGSLRBV4ZA#page=16
https://d1wqtxts1xzle7.cloudfront.net/51073643/Usurios_de_drogas_ilcitas_internados_em_20161227-21583-vevlwn-libre.pdf?1482840197=&response-content-disposition=inline%3B+filename%3DUsuarios_De_Drogas_Ilicitas_Internados_E.pdf&Expires=1671032764&Signature=RoNGdfdZifQzSAyue4KDqsJJbFlMIhaU2E~pJ7KoDBH4GaBPzyiV9-U4M8oUMogrXqCcyKCPGC6qlvHDBI575TmPlUkzJLNSZwRL-ZWbMAGcFF9Xn5iKkAnk40oLqaXodOXEjgVxiRI9FTmlsRJsJ2zD3a3I5KtljxApGpKxLFhLSuShBqB1Ky7ay9uni7gUJkmKPSc9I7DFiUtOREF2PM5hNjOjK7ds8eWW7LyE88lxkc1cv4W56OIwmTddk-uOVBytafEoHQiHZVmgtVY6g9jXiJP~5h45qcBKzCrKtICxmtxXNYD8OsePr2RmHHWguVm20cJinCQxS7EflugQCA__&Key-Pair-Id=APKAJLOHF5GGSLRBV4ZA#page=16
https://d1wqtxts1xzle7.cloudfront.net/51073643/Usurios_de_drogas_ilcitas_internados_em_20161227-21583-vevlwn-libre.pdf?1482840197=&response-content-disposition=inline%3B+filename%3DUsuarios_De_Drogas_Ilicitas_Internados_E.pdf&Expires=1671032764&Signature=RoNGdfdZifQzSAyue4KDqsJJbFlMIhaU2E~pJ7KoDBH4GaBPzyiV9-U4M8oUMogrXqCcyKCPGC6qlvHDBI575TmPlUkzJLNSZwRL-ZWbMAGcFF9Xn5iKkAnk40oLqaXodOXEjgVxiRI9FTmlsRJsJ2zD3a3I5KtljxApGpKxLFhLSuShBqB1Ky7ay9uni7gUJkmKPSc9I7DFiUtOREF2PM5hNjOjK7ds8eWW7LyE88lxkc1cv4W56OIwmTddk-uOVBytafEoHQiHZVmgtVY6g9jXiJP~5h45qcBKzCrKtICxmtxXNYD8OsePr2RmHHWguVm20cJinCQxS7EflugQCA__&Key-Pair-Id=APKAJLOHF5GGSLRBV4ZA#page=16
https://d1wqtxts1xzle7.cloudfront.net/51073643/Usurios_de_drogas_ilcitas_internados_em_20161227-21583-vevlwn-libre.pdf?1482840197=&response-content-disposition=inline%3B+filename%3DUsuarios_De_Drogas_Ilicitas_Internados_E.pdf&Expires=1671032764&Signature=RoNGdfdZifQzSAyue4KDqsJJbFlMIhaU2E~pJ7KoDBH4GaBPzyiV9-U4M8oUMogrXqCcyKCPGC6qlvHDBI575TmPlUkzJLNSZwRL-ZWbMAGcFF9Xn5iKkAnk40oLqaXodOXEjgVxiRI9FTmlsRJsJ2zD3a3I5KtljxApGpKxLFhLSuShBqB1Ky7ay9uni7gUJkmKPSc9I7DFiUtOREF2PM5hNjOjK7ds8eWW7LyE88lxkc1cv4W56OIwmTddk-uOVBytafEoHQiHZVmgtVY6g9jXiJP~5h45qcBKzCrKtICxmtxXNYD8OsePr2RmHHWguVm20cJinCQxS7EflugQCA__&Key-Pair-Id=APKAJLOHF5GGSLRBV4ZA#page=16
https://d1wqtxts1xzle7.cloudfront.net/51073643/Usurios_de_drogas_ilcitas_internados_em_20161227-21583-vevlwn-libre.pdf?1482840197=&response-content-disposition=inline%3B+filename%3DUsuarios_De_Drogas_Ilicitas_Internados_E.pdf&Expires=1671032764&Signature=RoNGdfdZifQzSAyue4KDqsJJbFlMIhaU2E~pJ7KoDBH4GaBPzyiV9-U4M8oUMogrXqCcyKCPGC6qlvHDBI575TmPlUkzJLNSZwRL-ZWbMAGcFF9Xn5iKkAnk40oLqaXodOXEjgVxiRI9FTmlsRJsJ2zD3a3I5KtljxApGpKxLFhLSuShBqB1Ky7ay9uni7gUJkmKPSc9I7DFiUtOREF2PM5hNjOjK7ds8eWW7LyE88lxkc1cv4W56OIwmTddk-uOVBytafEoHQiHZVmgtVY6g9jXiJP~5h45qcBKzCrKtICxmtxXNYD8OsePr2RmHHWguVm20cJinCQxS7EflugQCA__&Key-Pair-Id=APKAJLOHF5GGSLRBV4ZA#page=16
https://d1wqtxts1xzle7.cloudfront.net/51073643/Usurios_de_drogas_ilcitas_internados_em_20161227-21583-vevlwn-libre.pdf?1482840197=&response-content-disposition=inline%3B+filename%3DUsuarios_De_Drogas_Ilicitas_Internados_E.pdf&Expires=1671032764&Signature=RoNGdfdZifQzSAyue4KDqsJJbFlMIhaU2E~pJ7KoDBH4GaBPzyiV9-U4M8oUMogrXqCcyKCPGC6qlvHDBI575TmPlUkzJLNSZwRL-ZWbMAGcFF9Xn5iKkAnk40oLqaXodOXEjgVxiRI9FTmlsRJsJ2zD3a3I5KtljxApGpKxLFhLSuShBqB1Ky7ay9uni7gUJkmKPSc9I7DFiUtOREF2PM5hNjOjK7ds8eWW7LyE88lxkc1cv4W56OIwmTddk-uOVBytafEoHQiHZVmgtVY6g9jXiJP~5h45qcBKzCrKtICxmtxXNYD8OsePr2RmHHWguVm20cJinCQxS7EflugQCA__&Key-Pair-Id=APKAJLOHF5GGSLRBV4ZA#page=16
https://d1wqtxts1xzle7.cloudfront.net/51073643/Usurios_de_drogas_ilcitas_internados_em_20161227-21583-vevlwn-libre.pdf?1482840197=&response-content-disposition=inline%3B+filename%3DUsuarios_De_Drogas_Ilicitas_Internados_E.pdf&Expires=1671032764&Signature=RoNGdfdZifQzSAyue4KDqsJJbFlMIhaU2E~pJ7KoDBH4GaBPzyiV9-U4M8oUMogrXqCcyKCPGC6qlvHDBI575TmPlUkzJLNSZwRL-ZWbMAGcFF9Xn5iKkAnk40oLqaXodOXEjgVxiRI9FTmlsRJsJ2zD3a3I5KtljxApGpKxLFhLSuShBqB1Ky7ay9uni7gUJkmKPSc9I7DFiUtOREF2PM5hNjOjK7ds8eWW7LyE88lxkc1cv4W56OIwmTddk-uOVBytafEoHQiHZVmgtVY6g9jXiJP~5h45qcBKzCrKtICxmtxXNYD8OsePr2RmHHWguVm20cJinCQxS7EflugQCA__&Key-Pair-Id=APKAJLOHF5GGSLRBV4ZA#page=16
https://d1wqtxts1xzle7.cloudfront.net/51073643/Usurios_de_drogas_ilcitas_internados_em_20161227-21583-vevlwn-libre.pdf?1482840197=&response-content-disposition=inline%3B+filename%3DUsuarios_De_Drogas_Ilicitas_Internados_E.pdf&Expires=1671032764&Signature=RoNGdfdZifQzSAyue4KDqsJJbFlMIhaU2E~pJ7KoDBH4GaBPzyiV9-U4M8oUMogrXqCcyKCPGC6qlvHDBI575TmPlUkzJLNSZwRL-ZWbMAGcFF9Xn5iKkAnk40oLqaXodOXEjgVxiRI9FTmlsRJsJ2zD3a3I5KtljxApGpKxLFhLSuShBqB1Ky7ay9uni7gUJkmKPSc9I7DFiUtOREF2PM5hNjOjK7ds8eWW7LyE88lxkc1cv4W56OIwmTddk-uOVBytafEoHQiHZVmgtVY6g9jXiJP~5h45qcBKzCrKtICxmtxXNYD8OsePr2RmHHWguVm20cJinCQxS7EflugQCA__&Key-Pair-Id=APKAJLOHF5GGSLRBV4ZA#page=16
https://d1wqtxts1xzle7.cloudfront.net/51073643/Usurios_de_drogas_ilcitas_internados_em_20161227-21583-vevlwn-libre.pdf?1482840197=&response-content-disposition=inline%3B+filename%3DUsuarios_De_Drogas_Ilicitas_Internados_E.pdf&Expires=1671032764&Signature=RoNGdfdZifQzSAyue4KDqsJJbFlMIhaU2E~pJ7KoDBH4GaBPzyiV9-U4M8oUMogrXqCcyKCPGC6qlvHDBI575TmPlUkzJLNSZwRL-ZWbMAGcFF9Xn5iKkAnk40oLqaXodOXEjgVxiRI9FTmlsRJsJ2zD3a3I5KtljxApGpKxLFhLSuShBqB1Ky7ay9uni7gUJkmKPSc9I7DFiUtOREF2PM5hNjOjK7ds8eWW7LyE88lxkc1cv4W56OIwmTddk-uOVBytafEoHQiHZVmgtVY6g9jXiJP~5h45qcBKzCrKtICxmtxXNYD8OsePr2RmHHWguVm20cJinCQxS7EflugQCA__&Key-Pair-Id=APKAJLOHF5GGSLRBV4ZA#page=16
https://d1wqtxts1xzle7.cloudfront.net/51073643/Usurios_de_drogas_ilcitas_internados_em_20161227-21583-vevlwn-libre.pdf?1482840197=&response-content-disposition=inline%3B+filename%3DUsuarios_De_Drogas_Ilicitas_Internados_E.pdf&Expires=1671032764&Signature=RoNGdfdZifQzSAyue4KDqsJJbFlMIhaU2E~pJ7KoDBH4GaBPzyiV9-U4M8oUMogrXqCcyKCPGC6qlvHDBI575TmPlUkzJLNSZwRL-ZWbMAGcFF9Xn5iKkAnk40oLqaXodOXEjgVxiRI9FTmlsRJsJ2zD3a3I5KtljxApGpKxLFhLSuShBqB1Ky7ay9uni7gUJkmKPSc9I7DFiUtOREF2PM5hNjOjK7ds8eWW7LyE88lxkc1cv4W56OIwmTddk-uOVBytafEoHQiHZVmgtVY6g9jXiJP~5h45qcBKzCrKtICxmtxXNYD8OsePr2RmHHWguVm20cJinCQxS7EflugQCA__&Key-Pair-Id=APKAJLOHF5GGSLRBV4ZA#page=16
https://d1wqtxts1xzle7.cloudfront.net/51073643/Usurios_de_drogas_ilcitas_internados_em_20161227-21583-vevlwn-libre.pdf?1482840197=&response-content-disposition=inline%3B+filename%3DUsuarios_De_Drogas_Ilicitas_Internados_E.pdf&Expires=1671032764&Signature=RoNGdfdZifQzSAyue4KDqsJJbFlMIhaU2E~pJ7KoDBH4GaBPzyiV9-U4M8oUMogrXqCcyKCPGC6qlvHDBI575TmPlUkzJLNSZwRL-ZWbMAGcFF9Xn5iKkAnk40oLqaXodOXEjgVxiRI9FTmlsRJsJ2zD3a3I5KtljxApGpKxLFhLSuShBqB1Ky7ay9uni7gUJkmKPSc9I7DFiUtOREF2PM5hNjOjK7ds8eWW7LyE88lxkc1cv4W56OIwmTddk-uOVBytafEoHQiHZVmgtVY6g9jXiJP~5h45qcBKzCrKtICxmtxXNYD8OsePr2RmHHWguVm20cJinCQxS7EflugQCA__&Key-Pair-Id=APKAJLOHF5GGSLRBV4ZA#page=16
https://d1wqtxts1xzle7.cloudfront.net/51073643/Usurios_de_drogas_ilcitas_internados_em_20161227-21583-vevlwn-libre.pdf?1482840197=&response-content-disposition=inline%3B+filename%3DUsuarios_De_Drogas_Ilicitas_Internados_E.pdf&Expires=1671032764&Signature=RoNGdfdZifQzSAyue4KDqsJJbFlMIhaU2E~pJ7KoDBH4GaBPzyiV9-U4M8oUMogrXqCcyKCPGC6qlvHDBI575TmPlUkzJLNSZwRL-ZWbMAGcFF9Xn5iKkAnk40oLqaXodOXEjgVxiRI9FTmlsRJsJ2zD3a3I5KtljxApGpKxLFhLSuShBqB1Ky7ay9uni7gUJkmKPSc9I7DFiUtOREF2PM5hNjOjK7ds8eWW7LyE88lxkc1cv4W56OIwmTddk-uOVBytafEoHQiHZVmgtVY6g9jXiJP~5h45qcBKzCrKtICxmtxXNYD8OsePr2RmHHWguVm20cJinCQxS7EflugQCA__&Key-Pair-Id=APKAJLOHF5GGSLRBV4ZA#page=16
https://d1wqtxts1xzle7.cloudfront.net/51073643/Usurios_de_drogas_ilcitas_internados_em_20161227-21583-vevlwn-libre.pdf?1482840197=&response-content-disposition=inline%3B+filename%3DUsuarios_De_Drogas_Ilicitas_Internados_E.pdf&Expires=1671032764&Signature=RoNGdfdZifQzSAyue4KDqsJJbFlMIhaU2E~pJ7KoDBH4GaBPzyiV9-U4M8oUMogrXqCcyKCPGC6qlvHDBI575TmPlUkzJLNSZwRL-ZWbMAGcFF9Xn5iKkAnk40oLqaXodOXEjgVxiRI9FTmlsRJsJ2zD3a3I5KtljxApGpKxLFhLSuShBqB1Ky7ay9uni7gUJkmKPSc9I7DFiUtOREF2PM5hNjOjK7ds8eWW7LyE88lxkc1cv4W56OIwmTddk-uOVBytafEoHQiHZVmgtVY6g9jXiJP~5h45qcBKzCrKtICxmtxXNYD8OsePr2RmHHWguVm20cJinCQxS7EflugQCA__&Key-Pair-Id=APKAJLOHF5GGSLRBV4ZA#page=16
https://d1wqtxts1xzle7.cloudfront.net/51073643/Usurios_de_drogas_ilcitas_internados_em_20161227-21583-vevlwn-libre.pdf?1482840197=&response-content-disposition=inline%3B+filename%3DUsuarios_De_Drogas_Ilicitas_Internados_E.pdf&Expires=1671032764&Signature=RoNGdfdZifQzSAyue4KDqsJJbFlMIhaU2E~pJ7KoDBH4GaBPzyiV9-U4M8oUMogrXqCcyKCPGC6qlvHDBI575TmPlUkzJLNSZwRL-ZWbMAGcFF9Xn5iKkAnk40oLqaXodOXEjgVxiRI9FTmlsRJsJ2zD3a3I5KtljxApGpKxLFhLSuShBqB1Ky7ay9uni7gUJkmKPSc9I7DFiUtOREF2PM5hNjOjK7ds8eWW7LyE88lxkc1cv4W56OIwmTddk-uOVBytafEoHQiHZVmgtVY6g9jXiJP~5h45qcBKzCrKtICxmtxXNYD8OsePr2RmHHWguVm20cJinCQxS7EflugQCA__&Key-Pair-Id=APKAJLOHF5GGSLRBV4ZA#page=16
https://d1wqtxts1xzle7.cloudfront.net/51073643/Usurios_de_drogas_ilcitas_internados_em_20161227-21583-vevlwn-libre.pdf?1482840197=&response-content-disposition=inline%3B+filename%3DUsuarios_De_Drogas_Ilicitas_Internados_E.pdf&Expires=1671032764&Signature=RoNGdfdZifQzSAyue4KDqsJJbFlMIhaU2E~pJ7KoDBH4GaBPzyiV9-U4M8oUMogrXqCcyKCPGC6qlvHDBI575TmPlUkzJLNSZwRL-ZWbMAGcFF9Xn5iKkAnk40oLqaXodOXEjgVxiRI9FTmlsRJsJ2zD3a3I5KtljxApGpKxLFhLSuShBqB1Ky7ay9uni7gUJkmKPSc9I7DFiUtOREF2PM5hNjOjK7ds8eWW7LyE88lxkc1cv4W56OIwmTddk-uOVBytafEoHQiHZVmgtVY6g9jXiJP~5h45qcBKzCrKtICxmtxXNYD8OsePr2RmHHWguVm20cJinCQxS7EflugQCA__&Key-Pair-Id=APKAJLOHF5GGSLRBV4ZA#page=16
https://d1wqtxts1xzle7.cloudfront.net/51073643/Usurios_de_drogas_ilcitas_internados_em_20161227-21583-vevlwn-libre.pdf?1482840197=&response-content-disposition=inline%3B+filename%3DUsuarios_De_Drogas_Ilicitas_Internados_E.pdf&Expires=1671032764&Signature=RoNGdfdZifQzSAyue4KDqsJJbFlMIhaU2E~pJ7KoDBH4GaBPzyiV9-U4M8oUMogrXqCcyKCPGC6qlvHDBI575TmPlUkzJLNSZwRL-ZWbMAGcFF9Xn5iKkAnk40oLqaXodOXEjgVxiRI9FTmlsRJsJ2zD3a3I5KtljxApGpKxLFhLSuShBqB1Ky7ay9uni7gUJkmKPSc9I7DFiUtOREF2PM5hNjOjK7ds8eWW7LyE88lxkc1cv4W56OIwmTddk-uOVBytafEoHQiHZVmgtVY6g9jXiJP~5h45qcBKzCrKtICxmtxXNYD8OsePr2RmHHWguVm20cJinCQxS7EflugQCA__&Key-Pair-Id=APKAJLOHF5GGSLRBV4ZA#page=16
https://www.webqda.net/wp-content/uploads/2017/06/ebook_Pratica_Investigacao_Qualitativa_PT.pdf
https://www.webqda.net/wp-content/uploads/2017/06/ebook_Pratica_Investigacao_Qualitativa_PT.pdf
https://www.webqda.net/wp-content/uploads/2017/06/ebook_Pratica_Investigacao_Qualitativa_PT.pdf
https://www.webqda.net/wp-content/uploads/2017/06/ebook_Pratica_Investigacao_Qualitativa_PT.pdf


Canale, A., & Furlan, M.M.D.P (2006). Depressão. Arquivos do MUDI , 10 (2), 23-31. http://ciaiq.org/wp-

content/uploads/2017/02/SEPQ_Proposta_PainelDiscussao_PT.pdf 

Ciornai, S. (1995). Relação entre criatividade e saúde na Gestalt-terapia. Revista do I Encontro Goiano de 

Gestalt-terapia, 1(1), 72-76. 

http://www.nuted.ufrgs.br/oa/criativas/midiateca/modulo_1/Criatividade_na_perspectiva_da_Gestalt.pdf 

Cuijpers, P., Van Straten, A., Warmerdam, L., & Smits, N. (2008). Characteristics of effective psychological 

treatments of depression: a metaregression analysis. Psychotherapy Research, 18(2), 225-236.  

https://doi.org/10.1080/10503300701442027 

Cuijpers, P., van Straten, A., Warmerdam, L., & Andersson, G. (2008). Psychological treatment of depression: a 

meta-analytic database of randomized studies. BMC psychiatry, 8(1), 1-6. 

https://link.springer.com/article/10.1186/1471-244X-8-36 

Cuijpers, P., van Straten, A., Warmerdam, L., & Andersson, G. (2009). Psychotherapy versus the combination of 

psychotherapy and pharmacotherapy in the treatment of depression: a meta‐analysis. Depression and anxiety, 

26(3), 279-288. https://doi.org/10.1002/da.20519. 

Cuijpers, P., Dekker, J., Hollon, S. D., & Andersson, G. (2009)b. Adding psychotherapy to pharmacotherapy in the 

treatment of depressive disorders in adults: a meta-analysis. The Journal of Clinical Psychiatry, 70(9), 401. DOI. 

https://doi.org/10.4088/jcp.09r0502 1

Cuijpers, P., van Straten, A., Schuurmans, J., van Oppen, P., Hollon, S. D., & Andersson, G. (2010). Psychotherapy 

for chronic major depression and dysthymia: a meta-analysis. Clinical Psychology Review, 30(1), 51-62. 

https://doi.org/10.1016/j.cpr.2009.09.003 

Cuijpers, P., Van Straten, A., Bohlmeijer, E., Hollon, S., & Andersson, G. (2010). Os efeitos da psicoterapia para 

depressão em adultos são superestimados: uma meta-análise da qualidade do estudo e tamanho do efeito. 

Psychological Medicine, 40 (2), 211-223.  doi:10.1017/S0033291709006114 

Dalgalarondo, P. (2019). Psicopatologia e semiologia dos transtornos mentais.Porto Alegre: Artmed.

Diogo, L. M. C. M., & da Silva, D. M. (2021). DIR-Floortime: Sob o Olhar da Gestalt-Terapia. Epitaya E-books, 1(10), 

63-100. https://btux.com.br/wp-content/uploads/sites/14/2018/07/Livro-Psicopatologia-e-Semiologia-dos-

transtornos-mentais-Paulo-Dalgalarrondo.pdf 

http://ciaiq.org/wp-content/uploads/2017/02/SEPQ_Proposta_PainelDiscussao_PT.pdf
http://ciaiq.org/wp-content/uploads/2017/02/SEPQ_Proposta_PainelDiscussao_PT.pdf
http://ciaiq.org/wp-content/uploads/2017/02/SEPQ_Proposta_PainelDiscussao_PT.pdf
http://ciaiq.org/wp-content/uploads/2017/02/SEPQ_Proposta_PainelDiscussao_PT.pdf
http://www.nuted.ufrgs.br/oa/criativas/midiateca/modulo_1/Criatividade_na_perspectiva_da_Gestalt.pdf
http://www.nuted.ufrgs.br/oa/criativas/midiateca/modulo_1/Criatividade_na_perspectiva_da_Gestalt.pdf
https://doi.org/10.1080/10503300701442027
https://doi.org/10.1080/10503300701442027
https://link.springer.com/article/10.1186/1471-244X-8-36
https://link.springer.com/article/10.1186/1471-244X-8-36
https://doi.org/10.1002/da.20519
https://doi.org/10.1002/da.20519
https://doi.org/10.4088/jcp.09r0502
https://doi.org/10.4088/jcp.09r0502
https://doi.org/10.1016/j.cpr.2009.09.003
https://doi.org/10.1016/j.cpr.2009.09.003
https://btux.com.br/wp-content/uploads/sites/14/2018/07/Livro-Psicopatologia-e-Semiologia-dos-transtornos-mentais-Paulo-Dalgalarrondo.pdf
https://btux.com.br/wp-content/uploads/sites/14/2018/07/Livro-Psicopatologia-e-Semiologia-dos-transtornos-mentais-Paulo-Dalgalarrondo.pdf
https://btux.com.br/wp-content/uploads/sites/14/2018/07/Livro-Psicopatologia-e-Semiologia-dos-transtornos-mentais-Paulo-Dalgalarrondo.pdf
https://btux.com.br/wp-content/uploads/sites/14/2018/07/Livro-Psicopatologia-e-Semiologia-dos-transtornos-mentais-Paulo-Dalgalarrondo.pdf


Elisiario, M. A. R. (2010). Depressão em Gestalt-Terapia. IGT Na Rede ISSN 1807-2526, 7(13). Recuperado de 

http://igt.psc.br/ojs3/index.php/IGTnaRede/article/view/216 

Fontanella, B. J. B., Campos, C. J. G., & Turato, E. R. (2006). Coleta de dados na pesquisa clínico-qualitativa: uso de 

entrevistas não-dirigidas de questões abertas por profissionais da saúde. Revista Latino-Americana de 

Enfermagem, 14, 812-820. https://doi.org/10.1590/S0104-11692006000500025 

Fontes, F. (2017). Os efeitos antidepressivos da ayahuasca, suas bases neurais e relação com a experiência 

psicodélica (Doctoral dissertation, Tese de Doutorado, Universidade Federal do Rio Grande do Norte, Natal). 

https://repositorio.ufrn.br/handle/123456789/24156 

Fontes, F. P. X. D. (2012). Alterações da default mode network provocadas pela ingestão de Ayahuasca 

investigadas por Ressonância Magnética Funcional (Master's thesis, Universidade Federal do Rio Grande do 

Norte). https://repositorio.ufrn.br/bitstream/123456789/17020/1/FernandaPXF_DISSERT.pdf 

Giorgi, A., & Sousa, D. (2010). Método fenomenológico de investigação em psicologia. Lisboa: Fim de século.

Ghaemi, SN (2001). Redescobrindo a psicoterapia existencial: a contribuição de Ludwig Binswanger. American 

Journal of Psychotherapy, 55 (1), 51-64. https://psycnet.apa.org/record/2001-00668-004 

Greenway, KT, Garel, N., Jerome, L., & Feduccia, AA (2020). Integrando psicoterapia e psicofarmacologia: 

psicoterapia assistida por psicodélicos e outros tratamentos combinados. Expert Review of Clinical 

Pharmacology, 13 (6), 655-670. https://doi.org/10.1080/17512433.2020.1772054 

Hidaka, BH (2012). Depressão como doença da modernidade: explicações para o aumento da prevalência. Jornal 

de Transtornos Afetivos, 140 (3), 205-214. https://doi.org/10.1016/j.jad.2011.12.036 

Holanda, A. (1997). Fenomenologia, psicoterapia e psicologia humanista. Estudos de Psicologia (Campinas), 14, 

33-46. https://doi.org/10.1590/S0103-166X1997000200004 

Iguaran Agudelo, S., Rincones Perez, J., Grisales Gómez, J., & Córdoba Barreneche, M. (2021). Psicodélicos en el 

Tratamiento de la Depresión: una Revisión Sobre Eficacia y Seguridad. https://hdl.handle.net/10946/5644 

Ito, G. C., & Sakamoto, G. A. Tratamento atípico da depressão grave com uso de psicodélicos como ayahuasca, 

ketamina e psilocibina: revisão sistemática. https://www.conic-semesp.org.br/anais/files/2020/trabalho-

1000005995.pdf 

http://igt.psc.br/ojs3/index.php/IGTnaRede/article/view/216
http://igt.psc.br/ojs3/index.php/IGTnaRede/article/view/216
https://doi.org/10.1590/S0104-11692006000500025
https://doi.org/10.1590/S0104-11692006000500025
https://repositorio.ufrn.br/handle/123456789/24156
https://repositorio.ufrn.br/handle/123456789/24156
https://repositorio.ufrn.br/bitstream/123456789/17020/1/FernandaPXF_DISSERT.pdf
https://repositorio.ufrn.br/bitstream/123456789/17020/1/FernandaPXF_DISSERT.pdf
https://psycnet.apa.org/record/2001-00668-004
https://psycnet.apa.org/record/2001-00668-004
https://doi.org/10.1080/17512433.2020.1772054
https://doi.org/10.1080/17512433.2020.1772054
https://doi.org/10.1016/j.jad.2011.12.036
https://doi.org/10.1016/j.jad.2011.12.036
https://doi.org/10.1590/S0103-166X1997000200004
https://doi.org/10.1590/S0103-166X1997000200004
https://hdl.handle.net/10946/5644
https://hdl.handle.net/10946/5644
https://www.conic-semesp.org.br/anais/files/2020/trabalho-1000005995.pdf
https://www.conic-semesp.org.br/anais/files/2020/trabalho-1000005995.pdf
https://www.conic-semesp.org.br/anais/files/2020/trabalho-1000005995.pdf
https://www.conic-semesp.org.br/anais/files/2020/trabalho-1000005995.pdf


Labate B. C (2000). A reinvenção do uso de ayahuasca nos centros urbanos. Dissertação de Mestrado. Unicamp. 

Campinas. SP. Brasil. Disponível em: http://repositorio.unicamp.br/jspui/handle/REPOSIP/279073

Leite, M. E., & Moreira, V. (2009). A contribuição de Tellenbach e Tatossian para uma compreensão 

fenomenológica da depressão. Arquivos Brasileiros de Psicologia, 61(3), 46-56. 

http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=229016554006

Margarida, G. B., & Vieira, T. R. (2021). Ayahuasca no tratamento da depressão e ansiedade. 

http://dspace.uniube.br:8080/jspui/handle/123456789/1700 

Moreira, V. (2010). Possíveis contribuições de Husserl e Heidegger para a clínica fenomenológica. Psicologia em 

Estudo, 15, 723-731. https://www.scielo.br/j/pe/a/xYbScCTJrv7hd7RXKsDsrBF/abstract/?lang=pt# 

Moreira, V. (2011). A contribuição de Jaspers, Binswanger, Boss e Tatossian para a psicopatologia 

fenomenológica. Revista da Abordagem Gestáltica, 17(2), 172-184. http://www.redalyc.org/articulo.oa?

id=357735515008 

NIGRO, IS, BERVIQUE, P., & de Aguirre, J. Psicopatologia e psicoterapia segundo a daseinsanálise de Ludwig 

Binswanger e Medard Boss. 

http://faef.revista.inf.br/imagens_arquivos/arquivos_destaque/7Ww9n0AlOCulsRG_2015-3-3-14-6-11.pdf 

Osório, FDL, Sanches, RF, Macedo, LR, Dos Santos, RG, Maia-de-Oliveira, JP, Wichert-Ana, L., ... & Hallak, JE 

(2015). Efeitos antidepressivos de uma dose única de ayahuasca em pacientes com depressão recorrente: um 

relato preliminar. Revista Brasileira de Psiquiatria, 37, 13-20. http://ciencia.udv.org.br/wp-

content/uploads/2019/05/Rev-Bras-Psiquiatr-2015-Osorio-pano.pdf 

Fontes, F., Barreto, D., Onias, H., Andrade, KC, Novaes, MM, Pessoa, JA, ... & Araújo, DB (2019). Efeitos 

antidepressivos rápidos da ayahuasca psicodélica na depressão resistente ao tratamento: um estudo 

randomizado controlado por placebo. Medicina Psicológica, 49 (4), 655-663. 

https://www.cambridge.org/core/services/aop-cambridge-

core/content/view/E67A8A4BBE4F5F14DE8552DB9A0CBC97/S0033291718001356a.pdf/rapid_antidepressa

nt_effects_of_the_psychedelic_ayahuasca_in_treatmentresistant_depression_a_randomized_placebocontrolled_

trial.pdf 

http://repositorio.unicamp.br/jspui/handle/REPOSIP/279073
http://repositorio.unicamp.br/jspui/handle/REPOSIP/279073
http://dspace.uniube.br:8080/jspui/handle/123456789/1700
http://dspace.uniube.br:8080/jspui/handle/123456789/1700
https://www.scielo.br/j/pe/a/xYbScCTJrv7hd7RXKsDsrBF/abstract/?lang=pt#
https://www.scielo.br/j/pe/a/xYbScCTJrv7hd7RXKsDsrBF/abstract/?lang=pt#
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=357735515008
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=357735515008
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=357735515008
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=357735515008
http://faef.revista.inf.br/imagens_arquivos/arquivos_destaque/7Ww9n0AlOCulsRG_2015-3-3-14-6-11.pdf
http://faef.revista.inf.br/imagens_arquivos/arquivos_destaque/7Ww9n0AlOCulsRG_2015-3-3-14-6-11.pdf
http://ciencia.udv.org.br/wp-content/uploads/2019/05/Rev-Bras-Psiquiatr-2015-Osorio-pano.pdf
http://ciencia.udv.org.br/wp-content/uploads/2019/05/Rev-Bras-Psiquiatr-2015-Osorio-pano.pdf
http://ciencia.udv.org.br/wp-content/uploads/2019/05/Rev-Bras-Psiquiatr-2015-Osorio-pano.pdf
http://ciencia.udv.org.br/wp-content/uploads/2019/05/Rev-Bras-Psiquiatr-2015-Osorio-pano.pdf
https://www.cambridge.org/core/services/aop-cambridge-core/content/view/E67A8A4BBE4F5F14DE8552DB9A0CBC97/S0033291718001356a.pdf/rapid_antidepressant_effects_of_the_psychedelic_ayahuasca_in_treatmentresistant_depression_a_randomized_placebocontrolled_trial.pdf
https://www.cambridge.org/core/services/aop-cambridge-core/content/view/E67A8A4BBE4F5F14DE8552DB9A0CBC97/S0033291718001356a.pdf/rapid_antidepressant_effects_of_the_psychedelic_ayahuasca_in_treatmentresistant_depression_a_randomized_placebocontrolled_trial.pdf
https://www.cambridge.org/core/services/aop-cambridge-core/content/view/E67A8A4BBE4F5F14DE8552DB9A0CBC97/S0033291718001356a.pdf/rapid_antidepressant_effects_of_the_psychedelic_ayahuasca_in_treatmentresistant_depression_a_randomized_placebocontrolled_trial.pdf
https://www.cambridge.org/core/services/aop-cambridge-core/content/view/E67A8A4BBE4F5F14DE8552DB9A0CBC97/S0033291718001356a.pdf/rapid_antidepressant_effects_of_the_psychedelic_ayahuasca_in_treatmentresistant_depression_a_randomized_placebocontrolled_trial.pdf
https://www.cambridge.org/core/services/aop-cambridge-core/content/view/E67A8A4BBE4F5F14DE8552DB9A0CBC97/S0033291718001356a.pdf/rapid_antidepressant_effects_of_the_psychedelic_ayahuasca_in_treatmentresistant_depression_a_randomized_placebocontrolled_trial.pdf
https://www.cambridge.org/core/services/aop-cambridge-core/content/view/E67A8A4BBE4F5F14DE8552DB9A0CBC97/S0033291718001356a.pdf/rapid_antidepressant_effects_of_the_psychedelic_ayahuasca_in_treatmentresistant_depression_a_randomized_placebocontrolled_trial.pdf
https://www.cambridge.org/core/services/aop-cambridge-core/content/view/E67A8A4BBE4F5F14DE8552DB9A0CBC97/S0033291718001356a.pdf/rapid_antidepressant_effects_of_the_psychedelic_ayahuasca_in_treatmentresistant_depression_a_randomized_placebocontrolled_trial.pdf
https://www.cambridge.org/core/services/aop-cambridge-core/content/view/E67A8A4BBE4F5F14DE8552DB9A0CBC97/S0033291718001356a.pdf/rapid_antidepressant_effects_of_the_psychedelic_ayahuasca_in_treatmentresistant_depression_a_randomized_placebocontrolled_trial.pdf


Pereira, G. M. G. (2021). Psicodélicos como terapêutica na depressão resistente a tratamento (Doctoral 

dissertation). Universidade de Lisboa. http://hdl.handle.net/10451/52128

Pio, G. P., Vitorino, A. M., Aidar, N. B., Magalhães, A. A., Mombelli, E. C., Ferraz, G. M., & Pio, R. P. (2021). O papel da 

Psilocibina no tratamento de depressão resistente. Brazilian Journal of Health Review, 4(2), 8846-8855. 

https://doi.org/10.34119/bjhrv4n2-395 

Roseman, L., Ron, Y., Saca, A., Ginsberg, N., Luan, L., Karkabi, N., ... & Carhart-Harris, R. (2021). Relational 

processes in ayahuasca groups of palestinians and israelis. Frontiers in pharmacology, 300. 

https://doi.org/10.3389/fphar.2021.607529. http://hdl.handle.net/10044/1/87793 

Sá, R. N. (2014). Considerações fenomenológico-existenciais sobre as relações entre filosofia e psicoterapia. 

Ekstasis: revista de hermenêutica e fenomenologia, 3(2), 74-87. https://www.redalyc.org/articulo.oa?

id=451867534009 

Santiago, A., & Holanda, AF (2013). Fenomenologia da depressão: uma análise da produção acadêmica brasileira. 

Revista da Abordagem Gestáltica, 19 (1), 38-50. http://dx.doi.org/10.18065/RAG.2013v19n1.5 

Sarte, J.P. (2018). O existencialismo é um Humanismo. Revista Santander, (13), 244–261. Recuperado de 

https://revistas.uis.edu.co/index.php/revistasantander/article/view/8940 

Schenberg, EE (2018). Psicoterapia assistida por psicodélicos: uma mudança de paradigma na pesquisa e 

desenvolvimento psiquiátricos. Fronteiras em farmacologia , 9 , 733. https://doi.org/10.3389/fphar.2018.00733 

Seibt, C. L. (2012). O pensamento de Heidegger na psicologia existencial de Boss e Binswanger. Temas em 

Psicologia, 20(1), 203-212. http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=513751439014 

Silva, Thatiana Caputo Domingues da, Baptista, Camilla Santos, & Alvim, Mônica Botelho. (2015). O contato na 

situação contemporânea: um olhar da clínica da gestalt-terapia. Revista da Abordagem Gestáltica, 21(2), 193-

201. http://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1809-

68672015000200008&lng=pt&tlng=pt. 

Soares, B. A. (2021). O renascimento dos psicodélicos como potenciais agentes psicoterapêuticos: trajetória, 

avanços recentes e perspectivas. Rev. Bras. Psicoter.(Online), 215-241. 

https://cdn.publisher.gn1.link/rbp.celg.org.br/pdf/v23n2a19.pdf 

https://doi.org/10.34119/bjhrv4n2-395
https://doi.org/10.34119/bjhrv4n2-395
https://doi.org/10.3389/fphar.2021.607529
https://doi.org/10.3389/fphar.2021.607529
http://hdl.handle.net/10044/1/87793
http://hdl.handle.net/10044/1/87793
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=451867534009
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=451867534009
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=451867534009
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=451867534009
http://dx.doi.org/10.18065/RAG.2013v19n1.5
http://dx.doi.org/10.18065/RAG.2013v19n1.5
https://revistas.uis.edu.co/index.php/revistasantander/article/view/8940
https://revistas.uis.edu.co/index.php/revistasantander/article/view/8940
https://doi.org/10.3389/fphar.2018.00733
https://doi.org/10.3389/fphar.2018.00733
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=513751439014
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=513751439014
http://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1809-68672015000200008&lng=pt&tlng=pt
http://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1809-68672015000200008&lng=pt&tlng=pt
http://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1809-68672015000200008&lng=pt&tlng=pt
http://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1809-68672015000200008&lng=pt&tlng=pt
https://cdn.publisher.gn1.link/rbp.celg.org.br/pdf/v23n2a19.pdf
https://cdn.publisher.gn1.link/rbp.celg.org.br/pdf/v23n2a19.pdf


Soares, L. E. (1990). O Santo Daime no contexto da nova consciência religiosa. Sinais dos tempos. 

http://neip.info/downloads/l_soares/daime_NCR.pdf 

Tavares, F. R. G. (2012). Alquimista da cura: a rede terapêutica alternativa em contextos urbanos. Edufba. 

https://repositorio.ufba.br/bitstream/ri/16751/1/alquimistas-da-cura.pdf 

Töpfer, F. (2013). Conceito de doença e normatividade no pensamento de Ludwig Binswanger e Medard Boss. 

Revista Psicopatologia Fenomenológica Contemporânea, 2(2), 32-50. https://doi.org/10.37067/rpfc.v2i2.1034 

Loizaga-Velder, A. (2013). A psychotherapeutic view on therapeutic effects of ritual ayahuasca use in the 

treatment of addiction. MAPS Bulletin, 23(1), 36-40. https://maps.org/news-letters/v23n1/v23n1_p36-40.pdf 

Yano, L. P. (2015a). Gestalt-terapia e modelo biomédico: aproximações na compreensão das psicopatologias. 

Psicologias, 1. https://periodicos.ufac.br/index.php/psi/article/view/206 

Yano, L. P. (2015b). A clínica em gestalt-terapia: a gestalt dos atendimentos nos transtornos depressivos. 

Revista do NUFEN, 7(1), 67-85.  http://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S2175-

25912015000100005&lng=pt&tlng=pt. 

http://neip.info/downloads/l_soares/daime_NCR.pdf
http://neip.info/downloads/l_soares/daime_NCR.pdf
https://repositorio.ufba.br/bitstream/ri/16751/1/alquimistas-da-cura.pdf
https://repositorio.ufba.br/bitstream/ri/16751/1/alquimistas-da-cura.pdf
https://doi.org/10.37067/rpfc.v2i2.1034
https://doi.org/10.37067/rpfc.v2i2.1034
https://maps.org/news-letters/v23n1/v23n1_p36-40.pdf
https://maps.org/news-letters/v23n1/v23n1_p36-40.pdf
https://periodicos.ufac.br/index.php/psi/article/view/206
https://periodicos.ufac.br/index.php/psi/article/view/206
http://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S2175-25912015000100005&lng=pt&tlng=pt
http://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S2175-25912015000100005&lng=pt&tlng=pt
http://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S2175-25912015000100005&lng=pt&tlng=pt
http://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S2175-25912015000100005&lng=pt&tlng=pt


APÊNDICES





APÊNDICE A – APÊNDICE A – TERMO DE CONSENTIMENTO LIVRE E ESCLARECIDO 

CEUB – FACES – Curso de Psicologia

Título da Pesquisa:  Ayahuasca e Depressão: Um estudo Fenomenológico

Professor responsável: Jordana Calil Lopes de Menezes de Oliveira

Pesquisador: Vithor Hugo Nóbrega de Souza

Você está sendo convidado (a) para participar, como voluntário (a), da pesquisa acima. Você precisa decidir se 

quer participar ou não. O documento abaixo contém todas as informações necessárias sobre a pesquisa que 

estamos fazendo. Sua colaboração neste estudo será de muita importância para nós, mas se você desistir a 

qualquer momento, isso não lhe causará nenhum prejuízo.

Antes de decidir se deseja participar, você deverá ler e compreender todo o conteúdo. Ao final, caso decida 

participar, você será solicitado a assiná-lo e receberá uma cópia do mesmo.

Antes de assinar faça perguntas sobre tudo o que não tiver entendido bem. A equipe deste estudo responderá 

às suas perguntas a qualquer momento (antes, durante e após o estudo).Natureza e objetivos do estudo

O estudo é de natureza descritiva e tem por objetivo compreender a experiência singular que cada 

participante tenha com relação à depressão em sua vida. O estudo também busca compreender a 

experiência de cada voluntário(a) quanto à recorrente experimentação de sintomas depressivos apesar da 

realização de tratamentos com medicamentos e/ou de acompanhamento psicológico, ainda, a pesquisa 

busca compreender a vivência com o uso ritual de Ayahuasca, que tenham sido buscados como via 

alternativa de tratamento para a depressão recorrente.

Riscos e benefícios

O presente estudo apresenta risco baixo, estando este risco ligado à mobilização de emoções e lembranças de 

sofrimento durante o relato descritivo de suas vivências pessoais com o transtorno depressivo; com o histórico 

não responsivo do transtorno aos tratamentos convencionais, ou ainda,  com o conteúdo emocional emergente 



de sua(s) experiências oriundas do uso ritual de Ayahuasca. Caso seja necessário, por compreensão do(a) 

participante ou dos pesquisadores responsáveis, por eventual fragilização emocional decorrente da 

participação na atividade da entrevista, o(a) participante será encaminhado(a) à suporte psicológico gratuito, 

oferecido pelo Instituto Mãos Amigas (IMA), referência em atenção à saúde mental, em Brasília. Será garantido 

o seu direito à assistência devido a danos decorrentes da participação na pesquisa e pelo tempo que for 

necessário.

Como benefício você poderá, a partir de seu relato, refletir a respeito de sua experiência possibilitando ampliar 

seu autoconhecimento. Além disso, você poderá sentir-se recompensado por compatilhar sua vivência e poder 

contribuir com o para o aprofundamento dos estudos na área.

Participação, recusa e direito de se retirar do estudo

Sua participação é voluntária. Você não terá nenhum prejuízo se não quiser participar.

Você poderá se retirar desta pesquisa a qualquer momento, bastando para isso entrar em contato com um 

dos pesquisadores responsáveis.

No decorrer da entrevista, fica estabelecida a sua total liberdade sobre a escolha pessoal de não responder 

à quaisquer questões que não se sinta à vontade para tal, sem que haja para você, qualquer tipo de prejuízo 

ou constrangimento.

Confidencialidade

Os dados do estudo serão manuseados somente pelo pesquisador e pelo professor orientador, de modo 

que não será permitido o acesso aos dados por outras pessoas.

O material com as informações ficará guardado sob a responsabilidade do pesquisador com a garantia de 

manutenção do sigilo e confidencialidade.  Os dados e instrumentos utilizados ficarão arquivados por um 

período de 5 anos; após esse tempo serão destruídos. 

Caso queira mais informações relativas à sua participação no estudo, entre em contato com o pesquisador 

responsável pelo e-mail: vithor.hs@sempreceub.com ou jordana.oliveira@uniceub.br

Os resultados deste trabalho poderão ser apresentados em encontros ou revistas científicas, entretanto, 

ele mostrará apenas as conclusões obtidas como um todo, sem revelar seu nome, instituição a qual 

pertence ou qualquer informação que esteja relacionada com sua privacidade.

Se houver alguma consideração ou dúvida referente aos aspectos éticos da pesquisa, ou caso queira informar 

ocorrências irregulares ou danosas durante o estudo, entre em contato com o professor responsável pela 

mailto:vithor.hs@sempreceub.com
mailto:jordana.oliveira@uniceub.br


disciplina, Professora Jordana Calil Lopes de Menezes de Oliveira, pelo e-mail: jordana.oliveira@uniceub.br.

Se houver alguma consideração ou dúvida referente aos aspectos éticos da pesquisa, entre em contato com o 

Comitê de Ética em Pesquisa do Centro Universitário de Brasília – CEP/UniCEUB, que aprovou esta pesquisa, 

pelo telefone 3966.1511 ou pelo e-mail: cep.uniceub@uniceub.br. 

Eu,                                                                                             , telefone______________, após receber uma explicação completa dos 

objetivos do estudo e dos procedimentos envolvidos, concordo voluntariamente em fazer parte deste estudo.

Este Termo de Consentimento encontra-se impresso em duas vias, sendo que uma cópia será arquivada pelo 

pesquisador responsável, e a outra será fornecida ao senhor(a).

Brasília,                 de                               de .

                                                                                                                                                                                      Participante

Pesquisador responsável: Vithor Hugo Nóbrega de Souza

mailto:jordana.oliveira@uniceub.br
mailto:jordana.oliveira@uniceub.br
mailto:cep.uniceub@uniceub.br
mailto:cep.uniceub@uniceub.br


APÊNDICE B – PERGUNTA DISPARADORA

 “Descreva a sua experiência pessoal com o transtorno depressivo em sua vida”


