


Faculdade de Ciências da Educação e Saúde –

FACES

Curso de Psicologia

O impacto do uso ritual da ayahuasca como potencial mobilizador de

processos subjetivos de saúde – uma análise de perspectiva histórico-cultural

Vithor Hugo Nóbrega de Souza

Brasília

Junho 2021



Centro Universitário de Brasília – UniCEUB

Faculdade de Ciências da Educação e Saúde – FACES

Curso de Psicologia

O impacto do uso ritual da ayahuasca como potencial mobilizador de

processos subjetivos de saúde – Uma análise de perspectiva histórico-cultural

Relatório de pesquisa apresentado
como requisito parcial para obtenção
de menção avaliativa na disciplina
Estágio básico II, sob orientação da
Profa.Dra. Valéria Deusdara Mori

Vithor Hugo Nóbrega de Souza

Brasília

Junho 2021



Introdução

O uso ritual da bebida indígena ayahuasca, em centros urbanos, é um

fenômeno que se deu por meio da criação de três grupos religiosos com

características de sincretismo religioso: o Santo Daime, a União do Vegetal

(UDV) e a Barquinha, entre as décadas de 1930 e 1960. Já na década de 1990

em diante, com o advento da Nova Era, grupos diversos, nos seus

delineamentos rituais, compõem o cenário de “neo ayahuasqueiros”, no Brasil

(LABATE 2000).

Esses grupos permeiam um sincretismo religioso abrangente e

congregam pessoas adeptas do fenômeno social chamado Nova Consciência

Religiosa. Esse fenômeno social diz respeito a uma tensão entre o modelo de

religiosidade/espiritualidade antigo e o modelo moderno (SOARES, 1990)

Neste modelo moderno de vivência do divino, as doutrinas são vistas

como modelos autocráticos que ferem o sujeito em sua liberdade e restringem

a sua amplitude potencial com relação ao acesso a tipos diferentes de

linguagens que indiquem caminhos outros para atingir a experiência de

consonância com o divino. A adesão a certos princípios e valores morais,

mudanças de atitude e pensamento frente às relações (consigo, com o outro,

com a natureza e com o cosmos)  figuram como fatores que conferem

pertencimento, configurando uma influência coletiva na elaboração de

significados pessoais para as experiências místicas que obtenham, decorrentes

de sua busca espiritual, dentro dessa conformidade moderna de religiosidade

(SOARES, 1990).

O crescente número de adeptos às práticas xamânicas, orientais e/ou

alternativas, nos grupos da nova consciência religiosa, pode se dever ao fato de

que nesses casos a experiência com o sagrado passa a ser orgânica,

experimentada no corpo, deixando de ser etérea e intelectual como antes era

apresentada e disponibilizada (TAVARES, 2012)

Fato interessante é a verificação, por pesquisas, de o uso ritual da

ayahuasca carregar potencial terapêutico, levando a reestruturação e

reordenamento de significados pessoais, modificando suas formas de agir no



mundo, trazendo a tona processos de saúde para o indivíduo. Esse potencial

terapêutico demonstrou eficácia em tratamentos contra depressão, ansiedade, e

dependência química. (ASSIS & LINS, 2014; BARBOSA 2008; FABREGAS

et. al., 2010; FONTES, 2017; VELDER 2013;)

As mesmas pesquisas assinalaram, em suas considerações finais que o

fator da influência do meio social sobre os resultados obtidos deveria ser

observada e que a magnitude de sua interferência seria, ainda, um fator

importante a ser investigado pelos pesquisadores que se engajam na

construção de um conhecimento científico sobre o fenômeno Ayahuasca e seus

desdobramentos na saúde física e mental de quem faz seu uso ritual.(ASSIS &

LINS, 2014; BARBOSA 2008; FABREGAS et. al., 2010; FONTES, 2017;

VELDER 2013)

Uma análise qualitativa, a partir de um enfoque histórico cultural, dos

relatos de um participante experiente, permitiria visualizar, nas configurações

de subjetivas individuais, a dinâmica configuracional das inter relações entre a

subjetividade social e a subjetividade individual no processo de subjetivação

da experiência do uso ritual da ayahuasca., conferindo uma resposta a essa

lacuna metodológica discriminada pelos autores supracitados, auxiliando no

caminho de uma validação científica do conhecimento produzido, aparando as

arestas naturalmente encontradas na investigação de fenômenos sociais e

psicológicos complexos.

Compreender com maior amplitude os aspectos plurais de inter

atuação dessas categorias da subjetividade,  nos caminhos singulares e

imprevisíveis, assumidos na produção de sentidos subjetivos é um caminho

para delimitar mais clareza sobre sua dinâmica configuracional tanto nos

processos de subjetivação da experiência com a ayahuasca, quanto na

manifestação processos de saúde que possam adquirir sustentação, sem a

implicância de causalidade, a  partir da reordenação de configurações

subjetivas, antes atreladas às estruturas do processo de adoecimento.



Objetivos

Geral: Compreender processos de subjetivação da experiência com a

ayahuasca e potencial mobilização de processos de saúde da pessoa que a

utiliza

Específico: Compreender processos da subjetividade social e da

subjetividade individual relacionados  à prática do uso ritual da ayahuasca



Fundamentação Teórica

Os conceitos de saúde e de subjetividade

Entende-se por saúde um processo permanente de interação que

compõe uma transversalidade pungente, mas não determinista, com os

aspectos simbólicos da produção de sentido social e individual.(Mori &

González Rey, 2012)

Para Mori e González Rey (2012), a subjetividade é um processo

dinâmico e de permanente construção que mantém estreita relação entre o

histórico e o atual representados na vivência do sujeito que, a partir disso, gera

sentido e significado perante as suas experiências pessoais. Por “sentido”

entende-se a instância simbólica e emocional de uma vivência que se traduz

em significados, de acordo com o que já teve de experiências na vida, bem

como utiliza como recurso para a produção deste sentido, representações

simbólicas e emocionais compartilhadas socialmente.

Essa inter-relação aloca a subjetividade como individual e social ao

mesmo tempo, superando dicotomias que levam à evidência de um fator em

detrimento do outro, o que amplia e enriquece as possibilidades interpretativas,

quando do estudo do conceito. A subjetividade é, portanto, um processo

próprio, individual e dinâmico e considera a unicidade do sujeito e sua

participação ativa relacional, dentro do âmbito social, na criação de sua visão

de mundo e de sua realidade. Esse é o entendimento sobre subjetividade que

será adotado para fins de análise. (Mori & González Rey, 2012)

É a partir da subjetivação dessa experiência simbólica entre o conceito,

a vivência atual, sua história de vida e as demarcações culturais e históricas

envolvidas que o sujeito configura seu próprio conceito e vivência de saúde e

encaminha sua ação a partir do sentido por ele configurado, a mesma será

novamente fonte de interação para novos significados, gerando novas ações, o

que confere, dentro da teoria da subjetividade, o caráter processual, contínuo e

plural, rompendo com as visões dicotômicas comumente associadas a

subjetividade e aos processos de subjetivação no decurso histórico da

discussão dessa categoria na Psicologia.(Mori & González Rey, 2012).



Nas palavras de González Rey (2015):

“(...)Nessa perspectiva, cultura, subjetividade e instituições são processos

inseparáveis, na medida em que a cultura e as instituições são consideradas

como produções subjetivas que encontram suas formas de objetivação nos

sistemas naturalizados que cada nova geração enfrenta como o “mundo real” e

que, no curso de suas práticas e de suas histórias, será modificado por novos

mundos, simbolicamente engendrados com as novas ferramentas culturais que

cada geração irá produzir no curso de sua história. Esses novos mundos

aparecem como realidades constituídas por práticas de origem cultural,

naturalizadas como “reais” a partir das novas formas de subjetivação que elas

implicam.” (González Rey, 2015, pp.10).

O modelo biomédico de saúde, em consonância demarcada em seu

nível social, como prática normalizada do conceito de saúde na sociedade

atual, pelo capitalismo financeiro, fragmentou o corpo como um grupo de

órgãos que operam de forma independente entre si e negligencia a complexa

trama simbólica por detrás do adoecimento, tratando apenas sintomas, não

pessoas. (González Rey, 2015).

Como reflexo da mobilidade das normatizações  entre gerações, antes

de atingir o patamar da teoria da subjetividade, o modelo de saúde seguiu se

aprofundando. O modelo biopsicossocial de saúde ganha, aos poucos,

representatividade na ciência, mas ainda sem considerar o sujeito como agente

consciente nesse processo de construção e legitimidade normativas.

Neste sentido, à guisa de ilustração, Mate (2014) sublinhou que para

além do acaso de más formações ou funcionamento genéticos e afora as causas

externas como bactérias e vírus, há que se considerar as dimensões

psicológicas/emocionais e simbólicas no decorrer da vida do sujeito, com

marcações de ordem cognitivista, porém inconscientes, implicadas  para o

estabelecimento da doença.



Mate (2014) propôs então que uma quarta categoria, espiritual, seria

inerente à natureza humana e por isso deveria ser também considerada. Em sua

proposição ele defendeu que caso essa nova categoria pudesse ganhar espaço

nos programas de tratamento e fosse  conduzida pelo médico ou terapêuta, de

forma a integrá-la, de acordo com as crenças do paciente, produziria efeitos

terapêuticos no sentido de adesão ao tratamento visto que a expressão dessa

categoria se daria pela consideração de uma, natural, busca do indivíduo por

um equilíbrio emocional para o desenvolvimento e implementação de

processos de saúde, que findaria por acontecer uma vez que se tornasse

consciente aquilo que estava inconsciente, isto é, as raízes emocionais por trás

do adoecimento.

Com efeito, percebe-se que a elaboração de sentidos subjetivos, por

parte dele, como pesquisador, sujeito ativo na configuração de sentidos em sua

sociedade, direcionou seu olhar e ação em via oposta as configurações sociais

de sentido vigentes até então, introduzindo outro modelo teórico de saúde, que

chamou de modelo holístico de saúde, pela incorporação desta quarta categoria

a ser considerada.

Esse manejo de atuação denota um pensamento crítico reflexivo

singular de sua subjetividade, articulando sua interação com o ambiente social

onde atua, como cientista, com suas experiências pessoais como profissional

atuante da clínica médica e lança mão de uma nova abordagem sobre o tema, a

qual deverá ser fruto de apreciação por seus colegas de profissão, figurando

como subjetividade social para aqueles que interajam com suas proposições,

sendo ou não validadas por eles, a partir de seus próprios processos de

subjetivação.  Dessa forma,  o caráter dinâmico das inter relações entre a

subjetividade social e individual pode ser atestado

Mate (2014) acompanha a linha cognitivista de pensamento do

conceito de saúde que situa uma relação causal externa tanto ao stress quanto

ao desenvolvimento de estratégias responsivas a este, o cooping, postulado por

Lazarus e Folkman (1994).

Essa linearidade racionalista representa ainda uma limitação, pois não

dá conta das singularidades dos processos subjetivos que se apresentavam na



geração e manutenção de processos de saúde ou doença, nas pessoas

(González Rey, 2015).

Até o momento, a literatura de estudos sobre efeitos terapêuticos e

eficácia da ayahuasca como possível tratamento de doenças associadas ao

sofrimento psíquico, seguem essa linha epistemológica.

Talvez a resposta para o incômodo encontrado pelos pesquisadores

acerca da influência do meio social nos resultados de suas pesquisa,

considerando essa uma variável que pode colocar em xeque a credibilidade

positivista do conhecimento produzido, repousa justamente em uma nova

escolha epistemológica de análise que permita o entendimento da

inseparabilidade das dimensões social e individual na produção de sentidos

subjetivos que  conduzam à mobilização de processos de saúde/doença sem

que se beneficie qualquer via dessa relação de contínua construção.

Dinâmica Configuracional da Subjetividade - Interação Não Causal/

singular e plurideterminada entre subjetividade social e subjetividade

individual; Nucléos ou Zonas de sentido; Configurações subjetivas;

Personalidade

O conjunto de sentidos subjetivos que se desenrolam, pelo fenômeno

da subjetividade, durante a história de vida da pessoa, constituem, em caráter

de construção permanente, o delineamento das configurações subjetivas e

zonas ou núcleos de sentido. (Miyasaki, 2007).

A organização  desses dados é imprevisível, singular, dinâmica e

sistêmica, sendo plurideterminada pelos aspectos totais da subjetividade, com

as demarcações das relações histórico culturais que o sujeito trava nos

ambientes sociais que delimitam e constituem sua expressão no mundo.

(Miyasaki, 2007).

As configurações subjetivas conferem coerência afetiva aos sentidos

subjetivos já elaborados no decorrer da vida e servem de base para orientar

futuros processos de subjetivação, direcionando à elaboração um sistema

aparentemente estável de produção de sentidos subjetivos. Fazendo

transparecer padrões na forma de sentir, pensar e agir no mundo,



características que emolduram o conceito de personalidade defendido por

González Rey. (Miyasaki, 2007).

Maleabilidade das Configurações Subjetivas - Construção

Permanente: Características da Reordenação de Sentidos Subjetivos. Por

seu caráter interatuante com a relação a produção de sentidos subjetivos e a

organização sistêmica e dinâmica da emocionalidade expressa no processo de

subjetivação de experiências, as configurações subjetivas estão passíveis de

reorganização, se submetidas a vivências que arrolem tensionamento entre os

sentidos subjetivos já elaborados e que sugestionem a possibilidade de uma

produção de novos sentidos subjetivos, como, por exemplo, na psicoterapia.

(Miyasaky, 2007; Mori, 2019).

Mori (2019) refere:

“Os diferentes processos subjetivos envolvidos na sua experiência se

organizam de maneira diferenciada na tensão do momento atual com as

diferentes representações, crenças e emoções que se organizaram em outras

áreas da vida em outros momentos, e se articulam em processos de sentido

subjetivo que modificam ou não as configurações subjetivas atuais com

relação ao conflito.” (Mori, 2019 pp. 189).

A atitude do psicólogo na condução do processo psicoterápico se dá a

partir de uma postura que facilita a ação dinâmica da pessoa direcionando uma

disponibilidade para uma atitude de percepção reflexiva, dialética, dialógica,

ativa, consciente, apoiada na segurança do vínculo e setting terapêutico. Isto é,

um ambiente social delimitado por uma relação não jugacionista capaz de

promover maior amplitude reflexiva sobre os conteúdos simbólico emocionais

que se fazem participativos na estruturação do sofrimento da pessoa.

(Miyasaky, 2007)

Essa percepção dialética assumida pela pessoa em atendimento,

estimulada pela atitude do psicólogo na condução do processo psicoterápico,

carrega o potencial de amplificar a noção de plurideterminação dos fatos e



circunstâncias da vida, ao tornar consciente os processos subjacentes às

produções de sentidos, incluindo as relações influenciantes pertinentes a

subjetividade social, a partir  noção das representações sociais em vigor

atuantes em seus momentos de ocorrência, desfocalizando a coerência afetiva

das configurações subjetivas outrora elaboradas, como único aspecto a ser

considerado, agora conscientemente (como resultado da relação dialógica),

abre potencial caminho para a produção de novos sentidos subjetivos, tendo a

pessoa atendida um com papel ativo nesse manejo de sua própria subjetivação.

(Miyasaki, 2007).

Sobre relação dialógica como uma experiência de possível mobilização

para a construção de novos processos de subjetivação de experiências passadas

já subjetivadas e a viabilidade potencial consequente de novas configurações

subjetivas tomarem lugar das antigas outrora elaboradas, Mori (2019) pontua:

“É importante reconhecer a pessoa em psicoterapia como sujeito do seu

processo de vida. As ações do psicoterapeuta devem se orientar no sentido de

favorecer a emergência da pessoa como sujeito.(...)”. “(...) O diálogo em

psicoterapia possibilita ao psicoterapeuta levantar hipóteses e provocar

reflexões para que a pessoa em tratamento seja tensionada e mobilizada na

configuração de diferentes processos de subjetivação.(...)” “(...)O processo

dialógico pela sua qualidade relacional pode ser gerador de sentidos subjetivos

que favoreçam a abertura para caminhos de desenvolvimento.”(Mori, 2019,

pp. 190 - 191).

O distúrbio passa a ser visto como resultado de singulares

configurações de sentido que se desenvolveram em um dado momento

histórico da vida da pessoa e adquiri tamanho peso simbólico emocional que

impede novas configurações de sentido tomarem lugar, fixando o sujeito no

sofrimento, bem como os processos de saúde são resultado de novas

configurações de sentido subjetivos, construídos pela relação simbólico –

emocional que o sujeito vivencia pela tensão entre ele e suas relações com as



configurações coletivas de sentido, demarcadas nos ambientes sociais pelos

quais transita. (González Rey, 2015).

Sobre esse aspecto da maleabilidade das configurações subjetivas e seu

reordenamento viável mediante novas experiências e ambientes sociais, eixo

investigativo do presente trabalho, nos aponta Souza e Torres, 2019:

Em sua multiplicidade de origens, os sentidos subjetivos implicam processos

diferentes e simultâneos. Desse modo, as qualidades transitória, maleável,

instantânea e dinâmica dos sentidos subjetivos envolvidas naqueles processos,

não permitem seu “aprisionamento” a nenhuma significação determinista de

uma experiência ou definição antecipada do resultado de seus percursos. O

movimento interminável gerador de sentidos subjetivos no curso de nossas

experiências organizarão, em novas produções subjetivas, o encontro do

passado com o presente” (Souza e Torres , 2019, p. 42).

A partir disso, o rearranjo dessas configurações subjetivas podem

propiciar coerências afetivas, através de novas configurações subjetivas, que

articulem mudanças na forma de sentir, pensar e agir no mundo,

potencializando o direcionamento da pessoa para processos subjetivos de

saúde, tendo influência sobre o restabelecimento da saúde mental em pessoas

que apresentam adoecimento psíquico (Mori, 2019)

Os relatos acerca da experiência com a ayahuasca apresentam uma

constante geral: a vivência de um processo dialógico consigo mesmo, muitas

vezes relacionadas com o trabalho em psicoterapia, porém, com uma

particularidade que parece ter relevância sobre a eficácia verificada acerca da

mudança de sentidos atribuídos experiências traumáticas ou processadas com

base em emoções capazes de produzir sofrimento psíquico: a própria pessoa,

não um terceiro, está promovendo o movimento de tensão entre suas crenças e

elaborações emocionais dadas na ocorrência da memória e/ou sentimentos

revisitados, durante o efeito psicológico produzido pela ayahuasca. Esse

momento dialógico consigo mesmo, sem estar atravessado pelas



representações sociais dispostas sobre o aspecto da ilegitimação da pessoa

como sujeito de sua própria vida, quando de se tem “um outro” “falando o que

se deve fazer” ou “questionando a adequação dos sentimentos vivenciados em

uma dada situação de vida”. Esse é um filtro que aparece na relação

psicoterápica e pode se configurar como um bloqueio real para o bom fluxo do

processo. Esse fenômeno dialógico, de espelhamento subjetivo, próprio do

processo subjetivo que se dá em decorrência do uso da ayahuasca, pode ser

responsável; considerando a dificuldade da pessoa em deslegitimar a si mesmo

como próprio inquisidor e salvador, dado o aspecto paradoxal desse fenômeno;

por uma maior disponibilidade afetiva para um engajamento em empreender

reordenações sentimentais e/ou comportamentais que impliquem no

restabelecimento da saúde. (Velder, 2013).

Apesar de não se utilizar da mesma premissa epistemológica, a autora

acima citada, explora os mesmos fenômenos a que se referem os autores que

trabalham com a teoria da subjetividade: O potencial terapêutico da

dialogicidade e a dialogicidade como caminho para o potencial desdobramento

de processos de subjetivação que possam fluir para descristalizar crenças e

sentimentos negativos atrelados a experiências do passado, redimensionando o

sofrimento e abrindo caminho para processos de saúde.

Esse diálogo fenomenológico entre epistemologias diferentes faz

entender que a busca sobre o entendimento do fenômeno: o potencial

terapêutico do uso ritual de ayahuasca pode ser empreendida sob diversas

ópticas epistemológicas.

A perspectiva histórico – cultural de saúde e de subjetividade supera o

modelo bio – psico – social e até mesmo o modelo holístico de saúde, proposto

por Mate (2013), por considerar o caráter configuracional impresso na

dinâmica humana de vivenciar experiências e, de forma única, mesmo que

imersas numa corrente cultural comum, elaborar sentidos para elas, os quais

irão demarcar simbolicamente suas atitudes e ações no mundo. (González Rey,

2015)

Observar o caráter de multideterminação, singularidade e

processualidade que essa epistemologia permite é abrir um caminho para um



entendimento mais claro do fenômeno e promover uma integração entre os

estudos já realizados.

O estudo buscará; a partir do modelo teórico elaborado quanto a

subjetivação do participante de pesquisa acerca das suas experiências do uso

ritual de ayahuasca e o impacto simbólico emocional causado (por ele

atribuído), que possa ter tido influência na mobilização processos subjetivos

de saúde; compreender a dinâmica subjetiva que se dá para a efetivação do

potencial terapêutico assinalado por pesquisadores de diferentes abordagens

epistemológicas.

Método

A pesquisa será de ordem Qualitativa e escolherá a epistemología

qualitativa proposta por González Rey (2005) como caminho para realizar a

observação da realidade e a construção de informação a que se propõe.

Como instrumento, para a construção da informação a que se propõe,

foi utilizada a técnica de dinâmica conversacional.

A conversação objetiva conduzir a pessoa a campos significativos de

sua experiência pessoal, o que faz com que se envolva nos sentidos subjetivos

que dão forma a sua subjetividade. A partir daí o discurso carrega consigo

necessidades, conflitos e reflexões, gradativamente atingindo o âmbito das

emoções que então leva ao fluxo de novos processos simbólicos que mantêm a

constância emotiva do processo, a instância das emoções torna possível a

autenticidade da expressão do sujeito. A fala autêntica é entendida como um

fragmento vivo do sujeito locutor. (González Rey, 2005)

A conversação, em formato de dinâmicas conversacionais, é uma

contraproposta à corrente comum que permeia, nas metodologias qualitativas,

o entendimento de que a entrevista semiestruturada é o recurso mais adequado

para se atingir os objetivos de investigação. (González Rey, 2005)



O novo instrumento investigativo, introduzido na área das pesquisas

qualitativas a partir das considerações de González Rey (2005), é

caracterizado por um momento de conversação onde a relação entre

entrevistador e entrevistado configuram um espaço de autenticidade e

espontaneidade, essa postura garante o aparecimento, de forma natural, dos

aspectos significativos do sujeito que circunscrevem suas crenças, valores e os

sentidos únicos que o mesmo dá a sua própria experiência, o que se converte

na riqueza subjetiva nos discursos e relatos e configura, portanto, uma maneira

eficaz, no que tange a coleta de dados para uma pesquisa qualitativa que tenha

como objeto central de estudo a subjetividade. (González Rey, 2005).

A entrevista e a conversação diferem pela natureza dos seus processos.

A primeira tem caráter instrumental em si, pois o pesquisador parte de

questões feitas a priori, e o espaço de diálogo se centra nas respostas dadas

pelos participantes, não pela qualidade da conversação, pois a implicação do

pesquisador se limita à instrumentalização, que não envolve sua interação

como participante do processo subjetivo que se inicia. A conversação

caracteriza-se pela processualidade da relação pesquisador sujeito, “apresenta

uma aproximação do outro em sua condição de sujeito e persegue sua

expressão livre e aberta” (González Rey, 2005, p.49, citado por Mori &

Gonzalez Rey, 2011).

A análise utilizou o método construtivo interpretativo, nesse método, a

partir da fala do participante, o pesquisador  deve proceder conjecturas de

significados, sobre os conteúdos simbólico emocionais presentes nos

processos de subjetividade expressados durante o diálogo. A essas conjecturas

de significados elaboradas pelo pesquisador, dá-se o nome de indicadores de

sentido subjetivo, responsáveis pelas hipóteses elaboradas acerca do

funcionamento singular da subjetividade do participante, para então buscar

extrapolar o conhecimento obtido e contribuir para a investigação do

fenômeno estudado. (González Rey, 2005).



Cenário de Pesquisa

Não houve dificuldade para encontrar participantes de pesquisa. Ao

todo, realizei dinâmicas conversacionais com três pessoas do meu círculo de

contatos, que demonstraram interesse em participar da pesquisa, de forma

voluntária.

O caso L foi escolhido pelo número maior de indicadores de sentidos

subjetivos que foi possível identificar, a partir do relato de sua história de vida,

registrado em nossas conversações, conferindo a este trabalho um material de

rico conteúdo simbólico emocional para análise.

Foi utilizada a plataforma “stream yard”, suporte que viabiliza as

chamadas “lives”, da rede social “youtube”, onde L mantém um canal de

informação e entretenimento. L sugeriu o uso da plataforma por possuir

familiaridade com seu manejo e também pela privacidade que é capaz de

proporcionar  (utilizando o modo “teste”, a gravação fica disponível apenas

para o dono do canal e para quem possuir o link, gerado ao final da gravação,

pelo proprietário. Dessa forma, garantiu-se o aspecto do sigilo e ética nesta

pesquisa.

Dessa forma, L fez os preparativos e no dia 19 de maio, às 8:00 horas,

conforme combinado, nos encontramos em seu espaço virtual, na referida

plataforma, através do link enviado por ela.

A primeira dinâmica conversacional teve duração de duas horas e

quinze minutos. Uma segunda dinâmica conversacional foi marcada para

darmos continuidade ao seu relato. Esse outro encontro durou uma hora e 58

minutos. Ao todo, um total de quatro horas e 13 minutos de material gravado

foi obtido para a realização do estudo.



Construção de informação

Após contato inicial por whatsapp, quando foi explicado o teor da

pesquisa e perguntado sobre o interesse em tomar parte como participante da

pesquisa L, 30 anos, gênero biológico feminino, adepta experiente do uso

ritual de ayahuasca, desde 2014, prontamente assegurou seu interesse na

participação. Foi encaminhado para L o Termo de Consentimento Livre e

Esclarecido, o qual foi então assinado eletronicamente e devolvido.

No contato pelo whatsapp, no dia 18 de maio de 2021, expliquei como

seria o funcionamento das dinâmicas conversacionais e o que eu gostaria de

abordar, por meio de  perguntas e provocações. Pedi que fosse o mais

abrangente possível, com relação a experiências, sentimentos e relações que

considerava importantes para a construção da pessoa que é hoje. Pedi que

pudesse explorar essa demanda, desde ocasiões da sua infância.

Além disso,solicitei também que pudesse me relatar a história de como

o uso ritual da ayahuasca chegou na sua vida e que pudesse me relatar detalhes

dos processos vivenciados sob o efeito, bem como o que essas experiências

teriam trazido para a sua vida, em termos de sentimentos, emoções, relações e

significados.

Afirmei que o tempo era livre para sua fala e pedi que ela se

expressasse exatamente da forma que desejasse. Procurei explorar algumas

perguntas e provocações amistosas, para que então, no decorrer da

conversação eu pudesse não interromper seu fluxo de pensamentos e

subjetividade que no momento estivesse ocorrendo.

Dessa forma, foi alcançado um relato autêntico, sublinhado por

momentos de emocionalidade que possibilitou a percepção de indicadores de

sentido subjetivo aparentes em seu discurso, quando L se referia a episódios e

situações específicas ao longo de sua história de vida, bem como, também foi

possível identificar indicadores de sentidos subjetivos com relação aos

processos de subjetivação demarcados pelas experiências do uso ritualístico de

ayahuasca, e os impactos que essa prática representam em sua vida.



Ademais, a presença demarcada da subjetividade social em todos os

tipos de experiência que seu relato nos deu acesso é digno de nota e denota, na

prática, as dinâmicas configuracionais interatuantes entre as subjetividades

individual e social presentes no desenvolvimento e expressão da subjetividade.

Segue uma caracterização de L e sua história de vida, para então, passarmos

aos destaques simbólico emocionais encontrados e as pertinências da

subjetividade social averiguados em seu discurso.

Caracterização de L - Sua história de vida

L, a participante da pesquisa tem 30 anos, foi vítima de abuso sexual

por parte de um tio, dois primos e um irmão de idade aproximada à sua. À

época L tinha entre 4 e 5 anos de idade. Os abusos tinham relação com a

incitação sexual das crianças entre si, sem incluir práticas de penetração. L foi

culpabilizada pela mãe,  quando esta veio a descobrir. A reação familiar foi de

negação, não havendo qualquer punição ao seu tio. O silenciamento e a

culpabilização voltadas a L, por parte de sua mãe e seus familiares foi tamanho

que essa memória permaneceu “esquecida” por 15 anos. Esta foi a primeira

situação marcante em sua vida.

Além dos abusos sexuais sofridos, L relembra que sua família tinha

uma cultura bem arraigada do “machismo”, inclusive com práticas de

diferenciação de gênero, onde meninas não deveriam brincar com meninos de

brincadeiras de meninas, pelo risco destes se tornarem homossexuais. Por sua

condição de gênero feminino ela sofreu com o distanciamento forçado de seu

irmão e seus primos em decorrência dessa postura familiar, sendo obrigada a

brincar sozinha diversas vezes. Desejava poder ter uma irmã para poder

brincar.

Seu ambiente familiar na infância era de violência doméstica, tendo L

presenciado o espancamento de sua mãe repetidas vezes, por parte de seu pai.

Por volta dos 7 anos de idade, em decorrência de um espancamento

que quase levou sua mãe a morte, o qual foi presenciado por ambos irmãos,

teve seu primeiro contato com a ideação suicida como via de alívio para a dor,

quando sua mãe, em desespero expressou para as crianças sua intenção de tirar



a própria vida, tendo cogitado inclusive a ideia de dar cabo de suas vidas,

posto que não teria com quem deixá-los. Sua mãe, claro, demoveu-se da ideia

em tempo, mas esse episódio também figura, de seu relato, como um dos

eventos importantes de sua vida.

O desfecho dessa mesma situação foi uma fuga, armada as pressas por

parentes da mãe, do Ceará, onde morava com os pais, para Brasília. A vinda

repentina para a nova cidade implicou que L deixasse para trás amigos,

brinquedos e animais de estimação. A partir de então passou a sentir essa

emoção: medo de perder tudo denovo, de forma recorrente, mesmo sem

ocasiões que não a justificassem. O arranjo dessa fuga inclusive guarda

motivações familiares ligadas a uma redução de danos no sentido de distanciar

as crianças d o tio abusador, sendo um aspecto chamativo, a postura assumida

pela mãe de L ao expressar sua concordância com o planejamento, posto que

não desejava denunciar o marido da irmã, pois os meninos (sobrinhos) não

poderiam crescer sem um pai.

L desenvolveu depressão, síndrome do pânico e ansiedade ainda

durante a infância, com os primeiros episódios acontecendo por volta dos sete

(07) anos de idade, perdurando até sua ultima tentativa de suicídio, a terceira,

aos 15 anos de idade.

A necessidade de mentir na escola, sobre as motivações reais que

trouxeram sua família para Brasília, ou até mesmo a necessidade de omitir. O

aspecto do silenciamento imposto pela família a faziam ter que guardar para si

os sentimentos de medo, angústia e luto gerados pela vivência da mudança

repentina, sob as características singulares do evento anterior que a demarcou.

Na escola, L sofreu bullying em virtude de seu sotaque. A mesma

prática era perpetrada por seus familiares. Sua autoestima foi sendo aos poucos

afetada e L passou de uma criança extrovertida e comunicativa para uma

criança retraída.

Não tinha problemas com o rendimento escolar, até precisar assumir as

tarefas escolares do irmão, um ano mais velho, a mando da mãe. A sobrecarga

começou a afetar os estudos. Aos 14 anos, ao ficar em dependência na



disciplina de matemática, L foi obrigada, pelos pais, a repetir toda a série, para

que estudasse com o irmão.

Além de se distanciar dos amigos que continuaram uma série a frente,

a má fama escolar que seu irmão carregava fez com que L não tivesse a

oportunidade de compor grupos para atividades escolares. Como o seu irmão

não se envolvia com afinco aos estudos, e tinha a anuência da mãe, L se via

sobrecarregada ao ter que cumprir o dobro de suas obrigações escolares.

Aos 13 anos de idade recebeu, da escola, uma premiação de melhor

atriz. Na ocasião da entrega do prêmio, nenhum de seus familiares se fez

presente e a mãe teceu comentários desdenhosos sobre sua conquista.

Simultaneamente, L recebeu 2 bolsas de estudos integrais oferecidas por 2

companhias de teatro diferentes. Seus pais não permitiram que aceitasse

quaisquer uma delas, atribuindo essa atividade a “coisa de vadia” ou “coisa de

piranha.

Na infância, com referência a suas crenças/práticas religiosas, L, de

forma não espontânea. frequentava a igreja católica com sua mãe, afinal,L, era

preciso acreditar em Deus. Os pesadelos que a acometiam eram, segundo sua

mãe, “coisa do demônio” na sua vida.

Por volta dos 11 anos de idade, a convite de uma congregação de

padres, L e sua família passaram a morar “de favor”, na própria igreja. Apesar

de não vivenciar de forma autêntica a fé professada pela família, L aproveitava

o entretenimento e beleza dos casamentos, as atividades de grupos de música e

de teatro da igreja e o perfil amistoso e empático dos padres, para

experimentar momentos de alegria e felicidade, tendo, na figura dos padres

amigos, e nos grupos de música e teatro, uma válvula de escape para suas

dificuldades emocionais.

Em virtude dos preconceitos envolvidos no sistema de crenças e

valores de sua mãe, L era impedida pela mãe, de continuar vários laços de

amizade que havia desenvolvido. Esse controle era exercido por sua mãe de

forma intencional e direcionada. Para tanto, ela providenciava mudanças de

escolas,mudanças de turma e/ou mudanças de turno, além de contar com o



apoio irrestrito de seu filho, que denunciava qualquer aproximação indevida,

ao que sua mãe corrigia através de surras/e espancamentos.

Apenas um grupo de 4 amigo(a)s conseguiram driblar as investidas

realizadas por sua mãe para que ficassem afastados de L, a acompanhando

entre a adolescência e a fase adulta. Ainda assim, em decorrência da interdição

afetiva impetrada por sua mãe, L experienciou acentuado isolamento social.

Aos 9 anos de idade, o nascimento da irmã representa mais uma

situação carregada de emoções negativas, pois L foi obrigada, pela mãe, a

assumir o papel de maternagem da irmã mais nova, acarretando para L a

impossibilidade de vivenciar experiências  próprias de sua idade.

Até por volta dos 9 anos de idade seu irmão mantinha a prática de

abusos sexuais que fora estimulada outrora. Essa prática só teve seu fim

quando, na escola, foi tratado o tema, o que revelou o desconhecimento de

ambos quanto à natureza equivocada de suas ações.

Com relação a esses abusos, praticados pelo irmão, diversas vezes

culminou em espancamento e culpabilização, voltados à L, por sua mãe,

quando a mesma presenciava as ocorrências.

Durante o decurso de sua adolescência L desenvolveu a prática da auto

mutilação, tendo episódios constantes no período entre os 13/14 anos de idade.

Aos 14 anos de idade seus pais a acusavam de ser gorda e de comer muito,

desfalcando o alimento na casa.

No mesmo período, em seu processo de construção de identidade, L

enfrentou muita violência física, infligida pela mãe com o intuito de “acertar”

seus gostos e tendências. Houve casos de surras em público por estar jogando

fliperama com amigos, espancamento por colocação de piercing falso,

denunciado pelo irmão, entre outras ocasiões.

L passou a se identificar com a cultura gótica, adotando roupas, gosto

musical e filosofia. Ela reflete que o que chamou sua atenção foram os

aspectos do preto como luto e perda, sentimentos que faziam parte de sua vida

e até de seu cotidiano, a força extraída dos sentimentos de luto e perda quando



encarados sob a óptica de potencialidades de aprendizagem e a beleza que se

manifesta da dor, quando expressa sem o aspecto da lamentação.

Na adolescência L tinha o sonho de se formar em artes cénicas ou

música. As críticas severas de seus pais sobre a qualidade das pessoas que

estudam, se formam e vivem de arte e a expressa desaprovação de ambos a

foram distanciando desse sonho.

Aos 14 anos L acumulava uma dupla jornada de afazeres escolares, já

que seu irmão, percebendo a influência que exercia sobre a mãe, chantageava

L, ameaçando contar para a mãe qualquer coisa que a instigasse a espancá - la,

para que a mesma assumisse suas cargas escolares por ele

Ao completar 15 anos, L recusou uma festa tradicional em

comemoração a data, pois essa “coisa de menininha, “coisa de princesinha”

não fazia sentido para ela.

Aos 15 anos de idade L desenvolveu Bulimia. A ação rápida e incisiva

de seu grupo de 4 amigos, praticantes da doutrina do Vale do Amanhecer

garantiram que

Aos 15 anos de idade, um dos primos que participava sistematicamente

de seus abusos, veio morar em Brasília. No intuito de desviar a atenção sobre o

interesse sexual que demonstrava, em reciprocidade, por seu irmão, os dois

empreendiam esforços para instigar a mãe de L a mais casos de surras/e

espancamentos. Além disso L era alvo de variados impropérios, xingamentos e

calúnias por parte dos dois.

Aos 15 anos de idade L teve sua terceira tentativa de suicídio, quando

tomou veneno para rato e seguiu para a escola, tendo chegado a se despedir

dos amigos e ido escondida com eles a uma manifestação política de

reivindicação do “passe livre”. Durante a manifestação, enquanto pensava que

morreria a qualquer momento L experimenta arrependimento. Ademais,

participar do evento, naquelas circunstâncias, estando lá escondida (em teoria

ela estaria na escola, na sua sala) a fez perceber, na mentira ou omissão, uma

ferramenta útil para conquistar um pouco de autonomia. L passou a mentir



para conquistar sua liberdade e obtia ajuda de uma família de um de suas

amigas para conseguir “cobertura”

A escola convocou os pais para tratar da tentativa de suicídio. Seu pai

lhe pediu desculpas sobre as possíveis influências de sua parte sobre o evento.

A mãe manteve sua postura de culpabilização de L e acrescentou que ela o

havia feito com o intuito de chamar atenção e de atribuir a ela uma impressão

negativa perante todos. Nenhum dos dois optou por levar L para realizar

qualquer consulta médica para averiguar seu estado de saúde geral ou mesmo

lavagem gastrointestinal para dirimir qualquer nocividade do veneno ingerido.

Com relação aos namoros, mantinha-se o mesmo padrão proibitivo,

apoiado por seu irmão aplicado por sua mãe às amizades. Quando aos 14 anos

de idade teve seu primeiro namoro aceito, pela mãe, L sofria com investidas de

terror psicológico que sua mãe lhe conduzia, a fazendo acreditar que o mesmo

a estaria traindo ou que terminaria o relacionamento, o que desencadeava mais

crises de pânico e ansiedade e consequente automutilação, na busca de alívio

para o pânico.

Aos 16 anos de idade, L começou um relacionamento com um homem

10 anos mais velho que ela. sendo este seu relacionamento mais duradouro, 6

anos. Os efeitos positivos de emancipação conferidos a partir da concordância

pacífica dos pais com referência a esse relacionamento, podendo utilizar de

roupas e maquiagens de seu próprio gosto, ter a perspectiva de montar uma

banda de rock… L se apegou a suas pequenas vitórias e representava seu

relacionamento como um “alívio para toda essa desgraça”. Atualmente reflete

que a relação era abusiva, sendo ela para ele, uma peça/item para expor e

ostentar.

Quando tinha por volta de 16 anos,  L via seu pai se aprofundando no

vício do álcool. Ele provocava “quebra - quebra” e desentendimentos,

diariamente quando chegava em casa.

Aos 17 anos de idade, L foi proibida, pela mãe, de prestar vestibular

para a UnB. Ela queria cursar psicologia ou filosofia, mas foi impedida pela

mãe e não teve nenhum apoio manifestado quando conseguiu uma bolsa



parcial pelo ENEM. Sua mãe a obrigou a largar o curso de violão e a trabalhar

para ajudar nas despesas.

Seu interesse por esses cursos vinham do seu entendimento de que seus

pais e ela, tinha a certeza, eram extremamente adoecidos emocionalmente. L

expressa um desejo de salvar os pais. Tendo chegado a recomendar inúmeras

vezes para que eles fizessem acompanhamento psicoterápico… Mas a ideia

nunca obtinha um retorno prático

Com a mesma idade, L passou a frequentar os trabalhos espirituais

oferecidos pela religião Vale do Amanhecer, frequentando os cultos às

escondidas de sua mãe. L considerava aquela comunidade, da qual seus leais

amigos da escola faziam parte, como sua rede de apoio. Entre os 17 e 19 anos

de idade L participou como simples frequentadora.

Aos 19 “entrou para a doutrina”. Significativos ganhos com relação a

sua saúde mental, como: maior estabilidade emocional e habilidade de

discernimento são percebidos por L, em sua vida, e ela atribui esses ganhos a

nova estrutura social e psicológica  que passou a fazer parte de sua vida, a

partir do afastamento dos pais, do pertencimento a uma nova rede de apoio,

configurada pela comunidade espiritual Vale do Amanhecer, da aceitação de si

mesma em seu auto conceito, gostos, preferências e a viabilidade de sua livre

expressão, sem as limitações e amarras implementadas pelo comportamento

controlador da mãe, substituída por um comportamento de acolhimento e

incentivo por parte de seu namorado e a construção livre de seus elos de

amizade.

A volta de sua família para Fortaleza guardava surpresas indesejáveis.

O tio de L, o abusador, começou a provocar desconfianças familiares acerca da

irmã de L estar fazendo uso de drogas e ainda, que ela seria Lésbica. A mesma

tinha 13 anos. O resultado foi o de constantes espancamentos, assim como

ocorrido na criação de L. A irmã ligava para L em busca de acolhimento.

O primeiro emprego de L foi aos 17 anos, de venda de porta em porta.

Em uma de suas abordagens para vender o seu produto, um homem se

apresentou como acupunturista e se propôs a ajudá-la, sendo que para tanto,



ele precisaria “examinar sua vagina”. L foi então abusada sexualmente mais

uma vez. Sentindo-se culpada por acreditar nesse homem e sofrer mais esse

abuso L decide ter sua primeira relação sexual com seu namorado de 26 anos.

Aos 19 anos, em decorrência da falência financeira do pai, pelo gasto

excessivo e descontrolado para manter seu vício no álcool, L e a família foram

despejados pelo proprietário do imóvel que alugavam, por falta de pagamento.

Foram acolhidos para morar de volta na casa de sua avó e irmão de sua mãe.

Na ocasião, os mesmos disseram que L poderia levar seu cão de estimação. No

dia da mudança, seus pais doaram seu cachorro, sem que a mesma pudesse

sequer se despedir.

A vida com a avó e o tio era marcada por humilhações morais e

financeiras,

L reflete que chegou ao início de sua vida adulta com uma maturidade

precoce, adquirida pelas vivências as quais precisou passar.

Por volta dos 20 anos de idade, o tio que conduzia os abusos na sua

infância,veio de fortaleza, para lhe pedir o seu perdão, obrigado por um

sequestrador que ameaçou sua vida, caso não parasse de cometer seus crimes e

caso não se retratasse aos que foram por ele afetados. A memória do abuso

estava tão bem silenciada e esquecida que L não conseguia entender o porque

ele estava se desculpando. Ela decidiu, nesse momento, aceitar as desculpas e

preferiu não investigar muito sobre aquilo que não estava entendendo ou

lembrando.

Nesse momento L se concentrava em seu relacionamento afetivo que

afinal, era o mais próximo possível da possibilidade de se expressar; em seus

gostos, preferências e aspirações; e em trabalhar para adquirir sua liberdade

financeira.

Sem ter conhecimentos sobre direitos trabalhistas, L aceitava as

condições de seu trabalho que implicava trabalhar de domingo a domingo.

Apesar da exploração criminosa que sofria nesse emprego, L não achava ruim,

afinal, estar no emprego significava uma desculpa plausível para não estar em

casa. O ambiente mais aversivo passível de sua concepção, considerando seu



histórico de vida e ainda a intensificação e constância das brigas entre seus

pais. O ambiente da casa de seus avós também lhe era muito desagradável

visto a desaprovação geral dos aspectos de sua personalidade.

Com seus rendimentos, após deixar seu primeiro emprego, aos 19 anos

de idade, L investiu em uma graduação de menor tempo de duração que tinha

promessas de bom rendimento, gestão de RH.

Aos 21 anos de idade, L sai de casa após sucessivas brigas com seus

pais. L sentia-se explorada e injustiçada pela mãe, pois no manejo de seu vale

alimentação, feito por sua mãe, a mesma direcionava uma preferência de

tratamento para a irmã de L(o irmão que sempre recebera tratamento

preferencial pela mãe, mudou-se de volta para fortaleza, em busca de emprego,

em sua ausência, a irmã de L passou a assumir esse papel). L refere que a

relação com toda a sua família era imbuída de uma animosidade,

desaprovação, sendo ela sempre preterida em relação aos demais.

A relação com a mãe piora quando esta descobre que L faz parte da

doutrina do Vale do amanhecer, sua filiação passa a ser mais um aspecto de

confronto direto com sua mãe. L reflete sobre a indisposição da mãe não ser

diretamente ligada a religião escolhida na percepção de L há uma indisposição

da mãe para todas as suas escolhas, em especial, aquelas que demonstravam

maiores efeitos positivos sobre seu ânimo, disposição e saúde mental.

Pouco tempo depois de sair de casa, os pais decidem voltar à terra

natal, juntamente com sua irmã mais nova.

Passa a morar com o namorado, (que também fazia parte da doutrina e

residia na comunidade), na casa da sogra. Em um movimento de consonância

familiar, os membros da família de seu namorado sempre articulavam um

convite para que L passasse a residir lá, a fim de oficializar a união com seu

namorado e passar a fazer parte da família. A política da boa vizinhança não

persistiu para se tornar uma realidade e L passou a enfrentar atritos com eles

também

Depois de alcançada certa autonomia, dos 20 aos 24 anos L

demonstrou maior desenvoltura e traquejo social, participando de um grupo



como ativista cultural, organizando shows, exposições e eventos culturais. L

refere grande satisfação em dedicar seus finais de semana realizando esse tipo

de serviço.

Em conjunto, as demandas da faculdade, estágio, as atividades como

ativista cultural, um curso de inglês e suas atividades junto a comunidade

espiritual Vale do Amanhecer e os telefonemas noturnos da irmã de L, que

buscava acolhimento para a violência que sofria constantemente, tomavam

todo o tempo de L. Toda essa agitação lhe custou o desenvolvimento de

hipertensão e a piora em suas alergias.

Ao final da faculdade, L estava pior da hipertensão. Conseguiu um

emprego de telemarketing. Lia Teses de Doutorado e Mestrado, para alimentar

seu sonho de fazer um mestrado em comportamento humano, pela UnB.

Começou a lutar muay thai e começou a retirar gradativamente o uso

do sal em sua alimentação. A mudança em seu estilo de vida, a partir da

aquisição de hábitos alimentares e físicos saudáveis a levou inicialmente a

adotar o vegetarianismo como filosofia de vida e mais a frente, em 2014

realizou a transição definitiva para o veganismo.

Outras formas de ativismo político as quais fez adesão figuram

importantes até hoje para L, como o anarquismo e causa indígena.

Aos 22 anos de idade, L terminou o seu relacionamento afetivo por ter

descoberto uma traição conjugal de seu companheiro. Passou a morar sozinha,

ainda residente no Vale do Amanhecer, e ainda realizando os trabalhos

espirituais como membro da doutrina. Chegou a apreciar essa nova realidade,

pela maior liberdade pessoal.

Sua vida financeira não se apresentava tranquila, mudando de emprego

várias vezes e algumas vezes terminando o mês com algumas dívidas.

A mudança de realidade somou-se as  a mais um relacionamento

abusivo, no qual seu companheiro literalmente a perseguia ou gritava com ela

em pleno ambientes públicos, além disso ele bebia muito, não contribuia com

as despesas da casa , em geral pelo gasto excessivo com bebida, a fez passar



por algumas crises depressivas. As brigas constantes ativavam diversos

gatilhos de traumas. Após mais esse relacionamento abusivo, L decidiu dar

uma pausa em seu interesse por relacionamentos afetivos.

Como efeito desses vieses(traição conjugal, empregos iguais ou piores,

sem apoio ou auxílio familiar, diminuição acentuada da rede de apoio - com a

quebra do relacionamento o círculo de amizades do casal tomou partido do

homem) em sua vida, L começou a questionar a veracidade da doutrina que

professava, pois considerando sua base como o karma e os atendimentos

espirituais prestados como um caminho para dirimir ou diminuir o peso

relativo ao que se carrega justamente das vidas passadas, tendo como efeitos ,

em teoria, melhorias palpáveis e com amplitude geral na vida.

Com sua vida tomando o caminho inverso ao das melhorias e o número

e intensidade de trabalhos espirituais que realizava, não fazia sentido a

ocorrência de pioras sucessívas em vários aspectos de sua vida. Instaura-se em

L uma dúvida estrutural que corrói, aos poucos, “a blindagem

psicológica/psíquica" construída em volta das suas vivências no contexto

social e religioso do Vale do Amanhecer.

Sua crença sobre a auto superação a partir da adesão à doutrina

religiosa do Vale do Amanhecer cedeu espaço para reflexões mais abrangentes

sobre as raízes de seus próprios traumas e dificuldades, pela doutrina

considerados karmas de vidas passadas, com manejo viável a partir dos

atendimentos espirituais realizados na comunidade espiritual, agora passam a

ser encarados como problemas relacionados à pobreza, falta de amparo

familiar, falta de cuidado, falta de lar. Longe do mascaramento atrelado a

atribuição espiritual dos problemas da vida a percepção de tais fatores como

estruturais, sociais e alguns não passíveis de manejo

Essa desconstrução de crenças importantes, balizadoras do seu estilo de

vida atual  e de seu período de maior estabilidade emocional faz L pensar em

recorrer a alguma droga para suportar continuar vivendo. Estava flertando com

a possibilidade de utilizar a maconha como analgesia para suportar a vida.



L buscou em documentários, como “cortina de fumaça”, teses de

mestrado e doutorado,  argumentos que tornassem válida, para si mesma,  sua

transgressão - A doutrina do Vale do amanhecer é completamente contra o uso

de alteradores de consciência para a realização de contatos ou trabalhos

espirituais.

L se sentia solitária acerca de suas percepções negativas sobre a

humanidade. Se antes se sentia pertencente ao grupo dos espiritualistas, ao

projetar sentidos a  espirituais a todo tipo de situação, naquele momento, não

conseguia elaborar qualquer tipo de sentimento positivo sobre a vida, sentindo,

inclusive como uma afronta pessoal a possibilidade de alguém realmente ser

capaz  de elaborar sentimentos positivos sobre a vida.

Passou a encontrar paradoxos entre a doutrina, e às práticas e discursos

de seus líderes, fazendo com que o próprio ambiente social que outrora fora

positivo passasse a figurar como um ambiente hostil e ostensivo de uma

necessidade de projetar significados espirituais, a tudo, inclusive aumento de

criminalidade…

A generalização espiritualista carrega em si  a capacidade de

descaracterizar problemas sociais e diminuir a relevância de aspectos que

precisam da mobilização social, em geral fruto de revolta ou

indignação,conscientes, para operar alguma mudança factível no estilo de vida

ou adoção de valores dos indivíduos.

Essa característica pontual da doutrina, ao ir de encontro a seus

posicionamentos como ativista de diversas causas passou a provocar em L

uma indignação, uma revolta direcionada a doutrina, em caráter principal por

deslegitimar as lutas político sociais das quais faz/ toma parte ativa. e confere

sentido de “vontade de viver para fazer a diferença” e vontade de viver para

impedir que outros também sofram(como L sofreu): por desamparo,

desestrutura familiar, desestrutura social, pobreza, ideologias de gênero,

segregação de gênero, LGBTs fobia, maus tratos/abandono de animais...



Aos 24 anos, L conhece um amigo de uma amiga sua, em um chá de

bebê. Por motivo não elencado, decidiu seguir suas postagens nas redes

sociais. Ao se deparar com postagens de cunho “gratiluz” L teceu comentários

provocativos ao seu autor, onde no fundo, dizia: ``como você pode agradecer

pela vida, se está tudo uma merda?”. L pediu a ele, de forma mais educada,

após sua explosão de raiva, explicações sobre como ele conseguia nutrir esses

sentimentos de gratidão, quando ela só conseguia perceber que TUDO estava

errado.

Seu novo amigo D explicou para L o que era a ayahuasca, como

funcionava, falou que a vida dele tinha mudado e sobre ter percebido um

desempenho melhor na faculdade. L se convenceu de que ter uma experiência

poderia ser positivo para ela.. Ela confirmou para D que iria se preparar para

ter a experiência.

L seguiu as recomendações preparatórias e seguiu caminho para seu

primeiro uso ritual de ayahuasca.Com um pouco de medo, mas aberta ao que

pudesse surgir dessa experiência. Aberta inclusive a uma expansão espiritual.

Apesar de a crença na doutrina específica do Vale do Amanhecer estar

bastante abalada, L ainda acreditava na dimensão espiritual. Por seu histórico

na instituição, L sentia -se surpresa com sua escolha consciente de quebrar as

regras da doutrina.

Alguns fatores contribuiram para que L alcançasse uma maior

tranquilidade com relação a essa autacobrança: D era da doutriuna, a casa

espiritual que estava realizando o trabalho com a ayahuasca também era de

pessoas que eram da doutrina …

Após essa negociação consigo mesmo.L se sentiu Nesse caso, a prática

do uso ritual da ayahuasca se configurava como uma prática dissidente ao

núcleo tradicional da religião.

Sua intenção (L), nessa primeira experiência tinha realação não apenas

com o restasbelescimento de sua saúde mental, mas também, L tinha a

expectativa de que a ayahuasca pudesse curar suas alergias alimentares. L



estava muito triste, pois descobriu em exames recentes, alergias alimentares de

toda ordem.

Em seus processos com a ayahuasca, L passou por revisões de seus

processos traumáticos. Um efeito comum do uso da ayahuasca. À medida que

acessava essas memórias, L também vivenciava novamente os sentimentos e

emoções que foram produzidos por ela com relação a estas memórias, no

passado.

A aceleração do pensamento também é um efeito comum. Enquanto

vivenciava a visitação à seus traumas, L produzia, pelos pensamentos

acelerados, análises reflexivas.

Sobre as memórias; sobre ela mesma; sobre a magnitude dos

sentimentos e suas funções em sua vida; sobre possibilidades diferentes de

entendimento, sem destituir a legitimidade do sentimento produzido no

passado; sobre a necessidade de perdão; sobre a sua capacidade de perdoar (a

seus agressores e a si mesma); sobre a necessidade de acolhimento e

legitimação de si mesma em suas dores; sobre o seu lugar no mundo; sobre o

seu sentido de vida; sobre a morte; sobre a vontade de morrer; sobre

renascimento; sobre a vontade de viver; sobre sua saúde mental e física; sobre

empoderamento pessoal; sobre  sobre suas crenças; sobre seus valores; sobre

suas relações familiares; sobre suas relações amorosas; sobre suas amizades;

sobre sua sexualidade; sobre o que é amor; sobre amor próprio; sobre se sentir

grato pela vida; sobre dignidade; sobre seu merecimento de viver em

plenitude; sobre seus processos de auto sabotagem, sobre as vitórias de sua

vida; sobre seu poder de escolha; sobre seus apegos, sobre suas culpas; sobre

seus medos; sobre seus bloqueios, sobre justiça, sobre injustiça, sobre empatia;

sobre estruturas sociais; sobre a influência dessas estruturas sobre si, sobre

cultura; sobre meritocracia; sobre autogestão, sobre preconceitos; sobre

julgamentos; sobre liberdade; sobre rede de apoio; sobre a terra; sobre a

natureza; sobre pobreza; sobre coletividade; sobre cooperação mútua; sobre

arte, sobre beleza, sobre poder criativo; sobre indulgência; sobre autenticidade;

sobre esperança; sobre projetos de vida; sobre realidade; sobre ilusão; sobre

arquétipos; sobre energia vital; sobre estar presente; sobre foco; sobre seus



defeitos; sobre superação; sobre misticismo; sobre magia; sobre dualidade;

sobre temporalidade; sobre ciência; sobre idealismo; sobre expectativas; sobre

frustração; sobre carinho; sobre cuidado; sobre afeto; sobre auto permissão;

sobre “aqui e agora”; sobre dimensões internas; sobre resgate pessoal; sobre

autocrítica; sobre flexibilidade; sobre rigidez; sobre dogmas; sobre tensão;

sobre alívio; sobre manejo emocional; sobre cobrança; sobre

ajustamento/adequação social; sobre iluminação; sobre Deus; sobre ativismo;

sobre carência afetiva, sobre desamparo; sobre controle; sobre caos; sobre

imprevisibilidade; sobre aceitação; sobre coragem; sobre criança interior;

sobre auto piedade; sobre adaptção; sobre sabedoria; sobre humildade; sobre

ego; sobre personalidade; sobre pertencimento; sobre individualidade; sobre

maturidade; sobre determinismo; sobre motivação; sobre paradoxos

existenciais; sobre proteção mística; sobre imaginação; sobre racionalidade;

sobre coerência afetiva; sobre integração cósmica; sobre vibração; sobre fluxo;

sobre sinestesia; sobre libertação; sobre identidade; sobre gênero; sobre

doença; sobre cura; sobre caráter; sobre significação; sobre fuga; sobre

enfrentamento; sobre punição; sobre castigo; sobre aprendizagem; sobre

instintos; sobre impermanência; sobre felicidade; sobre equilíbrio; sobre

equidade; sobre consumo; sobre fraternidade; sobre sacralidade; sobre

intencionalidade; sobre acaso; sobre engano; sobre papéis sociais, sobre

positividade tóxica; sobre negatividade tóxica, sobre abuso de poder, sobre

violência; sobre pacificação; sobre angústia; sobre humilhação; sobre

vitimismo; sobre doação; sobre unidade; sobre simplicidade; sobre ciclos;

sobre mudança; sobre transmutação; sobre restauração; sobre dissolução; sobre

disposição; sobre movimento; sobre silêncio; sobre graça; sobre engajamento,

entre outras incontáveis, insondáveis ou imemoráveis aqui não listadas. Ora,

um turbilhão de processos concomitantes e imprevisíveis quanto a sua

ordenação de ocorrência.

Essas análises reflexivas produziam, em L, novas percepções. Aspectos

que antes não tinham sido percebidos no momento da experiência passada, ou,

a experimentação subjetiva de sentimentos que ofereçam divergência à

coerência afetiva e conformidade emocional das elaborações antigas, agora

começam a se integrar nessas memórias, tensionando a conformidade dos



sentidos anteriores e amplificando os caminhos de produção de novos

sentidos.

A essa teia simbólico emocional incisiva,efusiva, incontrolável, caótica

e imprevisível, de caráter intersubjetivo dialógico e de aspectos expectante e

espelhado, na linguagem do contexto social do uso ritualístico da ayahuasca

denomina-se “peia”.

Outrossim, a “peia”, como unidade integrativa da experiência

psicodélica com ayahuasca, revela a dinâmica dos processos de tensionamento

das configurações subjetivas, outrora dispostas como parte estrutural da

organização subjetiva de processos de adoecimento psíquico; com implicações

relevantes sobre a expressão e manutenção de sua sintomatologia; pelo peso

simbólico emocional que carregam, cristalizando o sujeito no sofrimento; e

tendo por dinâmica operativa ,o aspecto da maleabilidade de configurações

subjetivas; respeitadas as características especiais necessárias à viabilização de

sua ocorrência;  levam ao direcionamento da reordenação dos núcleos de

sentidos e o aparecimento de novas configurações subjetivas que venham a

suplantar as anteriores, em antítese, com implicações relevantes sobre o

desenvolvimento, expressão e manutenção de processos subjetivos de saúde

que possam direcionar o restabelecimento do equilíbrio emocional e da saúde

mental e física.

Esta dinâmica, de reordenamento na produção de sentidos subjetivos e

de configurações subjetivas, obedece ao caráter contínuo, implicado nesses

dois processos, se dá perante o aspecto dialógico do espelhamento subjetivo,

processo psicológico característico oriundo do uso ritual de ayahuasca, que

consiste da revisão estrutural da própria subjetividade, de forma global, mas

com observação acentuadamente mais incisiva sobre estruturas simbólico

emocionais atreladas a cargas emocionais (indicadores de sentido subjetivo)

negativas, presentes na organização e manutenção de processos de

adoecimento psíquico.

O cenário onírico simbólico emocional dialógico auto interativo

constituído no processo de espelhamento subjetivo, possibilita a reordenação

de zonas/núcleos de sentido, delineados(as) pela produção de novos sentidos



subjetivos e novas configurações subjetivas, marcadas por conteúdos

simbólico emocionais (indicadores de sentido subjetivo) atrelados a cargas

emocionais positivas - que orientam ao equilibrio emocional - levando a

potencial mobilização de processos subjetivos de saúde; sobre experiências já

subjetivadas no passado, que possuam demarcação de conteúdos simbólico

emocionais (indicadores de sentido subjetivo) atrelados a cargas emocionais

negativas - que orientavam significados de sofrimento - desarticulando a

coerência afetiva dessas produções.

Essas estruturas - sentidos subjetivos, núcleos de sentido e

configurações subjetivas - interagentes e interatuantes da dinâmica

configuracional do desenvolvimento e expressão da subjetividade, e do caráter

contínuo, singular, processual e de plurideterminação da produção de sentidos;

pela tensão de conformidade entre configurações subjetivas antigas e novos

sentidos e núcleos de sentido subjetivos, formam a estrutura do modelo teórico

para o entendimento do impacto do uso ritual de ayahuasca sobre os processos

de reordenamento da subjetivação de experiências traumáticas, englobados os

princípios da maleabilidade das configurações subjetivas - Postura Dialética

Reflexiva + Dinâmica Dialógica + Ambiente Social/relacional de acolhimento,

Validação e Incentivo a Livre Expressão da Subjetividade, pela subjetivação

da “peia”, unidade integrativa da experiência psicodélica com a ayahuasca.

Concomitante a esse processo da “peia”, se dá o aparecimento de

sintomas físicos: náuseas, vômito, diarréia, choro, risos, agitação e calor ou

frio excessivos. A sinestesia e a hiperestesia sensitiva, características pontuais

de experiências psicodélicas, assomam-se à concomitância dos fenômenos

anteriores e induzem à simbolização causal  que comumente relaciona os

sentimentos/pensamentos/memórias/emoções/análises

reflexivas/insights/epifanias/ deflagrados na “peia”, com os sintomas

fisiológicos e à sensação, sensorialmente demarcada, de: expurgo; alívio;

desprendimento; desapego; libertação; transmutação; liberação ou limpeza.

Sem estar desvinculado dessa concomitância de fenômenos, a

“miração”, processo de transliteração de sentimentos, emoções e sentidos em

imagens de fractais, formas geométricas, mandalas, espirais e portais



dimensionais, em fluxo contínuo de intervalos entre dissolução/reconstituição

de si mesmos e/ou em imagens oníricas que configuram o delineamento de

ambientes: campos, mares, oceanos, céu/inferno, mata/floresta, campinas e/ou

interações com parentes ou conhecidos, ou ainda, com toda sorte de icônes

religiosos, simbólico emocionalmente demarcados, presentes no imaginário

coletivo, ou nas crenças individuais da pessoa: animais, animais fantásticos,

anjos, demônios, entidades, orixás, divindades, guias espirituais, santos,

duendes, fadas, gnomos, dragões, elementais, elementos da natureza, duplo

etéricos (visualização da própria imagem em forma vultuosa), bem como

experiências de desdobramento ou vidas passadas. É, portanto, sob esse

cenário onírico simbólico emocional dialógico auto interativo que se

desenvolvem os processos de “peia”

Como resultado, L, obteve melhoras significativas em sua

estabilidade/manejo emocional e seu autoconhecimento, com impactos sobre

sua identidade de gênero; suas relações familiares; suas relações amorosas; sua

rede de apoio; sua autoaceitação; sua autoestima; seus conceitos, crenças e

valores; sua retração afetiva, sua empatia, sua rigidez crítica, seu ativismo

político, sua noção de espiritualidade, seu estilo de vida, seu sentido de vida e

sobre o menor dimensionamento do sofrimento psíquico.

No relato sobre seu primeiro ritual de ayahuasca, L detalha os

processos vivenciados, onde podemos observar com clareza a concomitância

da ocorrência dos fenômenos oriundos dos efeitos psicodélicos do chá e a

integração dos mesmos na unidade integrativa da experiência psicodélica

proporcionada, denominada “peia”, no contexto social do uso ritual da

ayahuasca. Vejamos trechos onde se pode indentificar a dinâmica da

reordenação de sentidos subjetivos e configurações subjetivas e seu impacto

como potencial mobilizador de processos subjetivos de saúde:

“Eu fui para o meu primeiro ritual com um pouco de medo, mas com

o coração aberto para o que poderia surgir na experiência. A primeira coisa

que apareceu pra mim lá foi um macaco. A primeira coisa que eu vi foi um ser

humano se tornando em um macaco, depois ele parecia o meu avô M, meu

avô materno…. Então esse macaco virou meu avô e de repente me puxou



pra uma mata, onde tinha um monte de bichinhos, entrando na agua e

virando outros animais.”

Se considerarmos o fenômeno psicodélico da “miração” e sua

característica peculiar de transliteração de sentimentos, emoções e sentidos

elaborados em imagens oníricas que delineiam a tela mental, onde serão

representados e integrados todos os elementos dos processos que se

decorrerão, é possível ler a mensagem simbólico emocional, ou seja, construir

indicadores subjetivos que foram transliterados para compor a cena

psicodélica.

Ora, L relata que sentia medo, quando seguiu para realizar seu

primeiro ritual, porém ela estava disponível para experienciar o processo,

independente das dificuldades que se apresentassem, pois tinha o foco na sua

intenção de poder processar os as angústias acumuladas no decorrer de sua

história de vida. Podemos construir um indicador de resolução de dissonância

sentimental.

Ciente de que o medo poderia prejudicar o seu processo, mas sem

conseguir manejo consciente que fosse eficaz para eliminá-lo, afinal era uma

experiência completamente nova, a linguagem onírica se apropriou de sua

necessidade de manter-se firme em seu propósito, e transliterou a imagem

de seu avô materno M, (ela se referiu a ele com carinho) - o uníco membro

do gênero masculino da família que não recebe indicadores atrelados a cargas

sentimentais negativas - como portador de uma mensagem tranquilizadora e

de incentivo que L mandou para ela mesma.

Uma mensagem imbuída de acolhimento - imagem do avô materno -,

convite ao mergulho interno - Meu avô/macaco, me levou para uma mata

-Um caminho que ele, avô /macaco  domina - A Imagem do Avô/macaco

representa a ideia Conhecimento ancestral, proteção, altivez, austeridade,

foco., isto é, “pode confiar, “eu (sua própria ancestralidade)” estou aqui,

para garantir que você está segura e por mais que o caminho pareça

nebuloso, denso e turvo, como a mata, a clareza e o conhecimento virão

como resultado” . Aqui é possível perceber as expectativas de L, sobre o

seu primeiro trabalho com a ayahuasca representadas pela ideia da guiança e



proteção ancestral como recurso de segurança sentido como necessário a

partir do espelhamento subjetivo dialógico que está ocorrendo  para que ela

não usurpe de si mesma essa oportunidade que está acontecendo, se deixar,

por exemplo, o medo lhe dominar.

A mata aparece como uma transliteração da noção de densidade, da

expectativa do inesperado presentes em L a partir de sua fala - “Com medo,

mas de coração aberto para vivenciar” incentivo e segurança.

Seu caminho de subjetivação, observado na integralidade da vivência

da cena onírica e nos processos subjetivos que evidenciem relevância,  ainda

não apresentou uma tendência, esperada pelas emoções negativas atreladas a

suas principais configurações subjetivas, a atrelar sentidos subjetivos imbuídos

de carga emocional negativa, afora o momento inicial do medo como conflito

de interesses, resolvido com eficiencia, inclusive, rapidamente. Isso pode

apontar para a construção de um indicador de engajamento por parte de L.

“Animaizinhos que pulavam na água e se transformavam” - essa

imagem traz uma representação de mundos fantásticos -a imagem icônica

dos “animaizinhos”, forma de falar infantil - chama a atenção, pois L, em seu

processo de espelhamento subjetivo, que confere o roteiro das interações

dialógicas da cena que se desenrola, pela segunda vez traz a tona a

configuração subjetiva da criança (L) desamparada em sua afetividade e em

sua necessidade de segurança.

O resgate da criança(L), que nunca se sentiu amparada em suas

necessidades afetivas, agora, na experiência psicodélica, pela representação

imagêtíca de seus principais sentimentos e emoções pode se sentir

amparada, acolhida, protegida pelo seu avô materno. O

sentimento,(acolhimento e proteção do avô materno mesmo que vivenciado

sob aspectos de tradução onírica, é sentido comoreal. Esse movimento pode

estar representando um avanço que pode desvincular esse sentimento de

desamparo, como uma constante latente em sua vida, deixando de influênciar

outras futuras produções de sentido



A criança(L) que ainda sofre com o sentimento de

desamparo,(importante configuração subjetiva de L) é traduzida para a

cena pela presença da imagem de “animaizinhos”(uma representação pueril

e que cumpre o papel de descaracterizar a coerência afetiva do medo (que

quer se apresentar como configuração subjetiva adequada para subjetivar as

sensações novas que começaram a acontecer pelo início dos efeitos ativados

pelo uso do chá.) deixando livre o caminho para L conferir força ao sentido

subjetivo de confiança, que deverá acompanhá - la até o fim do trabalho.

Tem-se ainda uma demonstração real de que não há perigo - se

jogam na água (sem medo) -… E… Não morrem… - auto convencimento

sobre a segurança do processo. Novamente L se mostra confiante nos

resultados que virão do processo..

O elemento da água como veículo transformador translitera a noção

de L, pelo conhecimento que lhe foi passado  por seu amigo D,  -

subjetividade social (representações compartilhadas na coletividade), de que

o trabalho com a ayahuasca é um trabalho de pensamentos, sentimentos e

emoções - Água

É preciso coragem para adentrar o mundo interior - mergulho na

água - Enxergar os animaizinhos pulando na água e resurgindo transformados

parece ser um estratégia onirica para L representar que fica mais confortável

ao observar de longe a ocorrência ou não do perigo, para então se posicionar.

Esse mergulho interior guarda segredos de transmutação e mudanças -

se transformavam em outros bichos… L não relatou saber em quais bichos

os animaizinhos se transformavam após o mergulho, mas também não

demonstrou nenhum incômodo quanto a isso. Parece que L integrou o sentido

do desconhecido como parte instigadora da experiência, o que aponta para um

indicador subjetivo de aceitação das características singulares ou

desconfortáveis do processo

A tranformação ocorria a partir do contato - mergulho,

aprofundamento - e reconhecimento - imagem própria (animalzinho) que

se reflete na água - de todos os aspectos de sua subjetividade - mergulho,



profundidade.. Posto que a cena tem um fim, o mergulho dos animaizinhos e

o retorno transformado dos mesmos, é possível construir um indicador de que

em seu espelhamento subjetivo dialógico interativo L tenha se representado

como o animalzinho, o que induz o entendimento que concomitante ao fim da

cena L tenha se implicado em assumir o desafio de, como o animalzinho,

imbuído de segurança proceder o mergulho até suas próprias profundezas.

No trecho a seguir L conta que em dado momento começou a tocar

uma música, que ela, por acaso vinha ouvindo antes de dormir, durante os 6

meses anteriores. Vamos acompanhar o processo que essa música causou em

L:

“Quando começou a tocar essa música eu me emocionei muito, eu vi

um monte de animalzinho do meu lado, me agradecendo por eu estar ali e

que foram eles que me levaram pra lá. Foi muito forte (essa expressão

implica o entendimento que essa vivência está repleta de conteúdos simbólico

emocionais) porque eu vi um monte de animais a minha volta: boi, porco,

galinha, leão, girafa, crianças indígenas , os “curumins”...(Cada elemento

da cena onírica, ou o conjunto deles, como vimos na análise que realizamos

mais acima, podem representar a transliteração dos conteúdos mais necessários

de resolução, como vimos com relação a estruturação da primeira cena) Eles

viravam pra mim e me diziam “ foi a gente que te trouxe aqui,

(notadamente os curumins estão interpretando o mesmo papel simbólico

emocional da representação do avô materno - portadores de uma mensagem

que, caso decodificada, pode significar a resolução de sentimentos conflitantes

ou carregados de cargas emocionais negativas.).Como se fosse um gesto de

gratidão por eu ter confiado e ter ido pra lá, e que eles já estavam a muito

tempo querendo me levar pra lá, porque finalmente eles iam poder me

ajudar, porque eu tinha uma missão muito forte com o planeta terra e

com as crianças indígenas e com os animais Foi nessa hora que eu vi

assim, que tipo, eu não estava sozinha. (em espelhamento subjetivo

interativo L identificou que essa interpretação carregaria a exata dosagem de

racionalização que permitiria a acomodação da solução encontrada para a

vivência dos sentimentos de cuidado, atenção, carinho e amor, que no

decorrer de seu desenvolvimento, L não recebeu em grau subjetivo, próprio,



satisfatório ). Os curumins, crianças indígenas, representam a imagem onírica

mais apropriada, para carregar uma mensagem de fortificação de autoestima, e

reestruturação de sentido de vida, a ser entregue à criança(L), pois conferem

à L adulta, a oportunidade de render-lhes cuidado, atenção, carinho e amor.

Ao direcionar aos curumins esses afetos, a adulta (L) os estará direcionando à

si mesma criança (L), resgatando-se a si mesma da carência afetivo emocional

representada no sentimento de desamparo configuração subjetiva com pontual

influência sobre seus processos de adoecimento.

É interessante notar que o costume que L tinha em ouvir essa música

antes de dormir, nos 6 meses anteriores. Provavelmente isso fez com que se

criassem imagens, principalmente sem que isso tenha sido percebido, no

momento do sono. Essas imagens, em conjunto com outras representações

pessoais, como hipótese, tomam parte para estruturar a cena ónirica que se

transliterou sob o efeito da ayahuasca

Além disso, após 6 meses ouvindo a voz dos curumins, que cantam a

música, “oreru, yamandu tupã oreru”, que se apresenta em formato de coro, e

siguinifica uma louvação de agradecimento pela vida, ao Deus Tupã, como

presente em sua interpretação da interação que eles direcionaram para ela,

“Como se fosse um gesto de gratidão”. o que representa inclusive a gratidão

a si própria da criança(L) para a adulta (L), “e (disseram) que eles já

estavam a muito tempo querendo me levar pra lá, porque finalmente eles

iam poder me ajudar, sem contar a própria gratidão que L, adulta, pode e

deve dirigir a si mesma, pelo gesto de ajuda e entrega a si mesma, ao buscar

ajuda, pelo uso ritual do chá, e ao se implicar emocionalmente na resolução de

suas pr´prias demandas interiores.

O período noturno, de recolhimento e acomodação, ainda,

considerando a solidão e desamparo que L refere como energias emocionais

basilares de seu processo de formação identitária, pode abrir espaço em seu

campo afetivo para elaborar uma relação de afeto, simbólicamente vivenciada,

com a imagem que ela tem representada dos curumins. Essa relação de afeto,

de ordem compensatória e de resgate à sua criança interior, com essas

representações.



Direcionar-lhes afeto é também receber afeto, mesmo que em um nível

simbólico, que já discutimos anteriormente, sob o efeito de forte

emocionalidade, constância, sob o efeito de hipnose ou sob o efeito de

alteradores de consciência, procedem a satisfação de conflitos simbólico

emocionais, e a produção de novos sentidos subjetivos que se integrarão como

reais, como nova informação emocional, às memórias das vivências que

identificaram o conflito, ou carência ou falta emocional.

Isso tudo, somados aos efeitos causados sob o uso do chá: o

espelhamento subjetivo dialógico, a hiperestesia, a sinestesia, a aceleração do

pensamento unidos a dialética auto interativa potencial impressa nestes

fenômenos, em suas apresentações singulares ou concomitantes de ativação e

atuação para gerar reflexões críticas ou a emergência de conteúdos simbólicos

que a linguagem onírica possa representar imagêticamente na busca de

possibilitar a resolução da falta, ou carência destes conteúdos identificados e

transliterados, pela vivência simbólica e interna de afetos emergentes,  que

possam tensionar sentidos estabelecidos ou mobilizem a acomodação e a

construção de novos sentidos subjetivos compõem os elementos de

estruturação simbólica de L  e a vivência subjetiva dos efeitos da ayahuasca.

Não podemos deixar de assinalar que todas essas mobilizações que

estão sendo relatadas nesta sessão, tratam da primeira experiência de L com o

chá, o que implica que a demanda de processamento simbólico emocional

recebe um hiperestimulação, durante as 4h de efeito das substâncias presentes

na ayahuasca.

“E foi muito lindo porque logo depois começou a tocar uma outra

música “sarasvati”do boris puruchutama, e essa musica é muito muito,

muito linda!”(a alta emocionalidade é o ambiente propício para a

subjetivação, nesse caso, se percebe, está atrelando indicadores de sentido de:

entusiasmo, euforia, beleza felicidade.  “E eu comecei a ver que eu não

estava sozinha, e que aquelas pessoas eram pontos de luz, na consciência e

que eu finalmente encontrei o meu lugar! Foi a primeira vez que eu me senti

amada, que eu me senti em casa, que eu me senti, dentro de mim, e feliz de ser

eu mesma!” (esses indicadores serviram de dados simbólico emocionais



para produzir esta subjetivação. ) De forma peculiar, ela integra a resolução

de conflitos, carências e/ou faltas identificadas por L, em processo de

espelhamento subjetivo dialógico - sentimentos de solidão e desamparo, como

base  de configurações subjetivas estruturantes da cristalização dos caminhos

de subjetivação que impediam o fluxo de produções de sentidos de amor,

carinho, cuidado, atenção, identificação autoestima e  pertencimento, por falta

de dados simbólico emocionais que lhes conferissem coerência afetiva e

conformidade - para a produção de novos sentidos simbólico emocionais

necessários para a resolução desta emergência de carências afetivas,

identificadas na criança (L), estruturou-se a cena onírica, com base nos

elementos simbólicos emocionais que pudessem representar o maior potencial

de  vinculação emocional de L, propiciando a plausibilidade do cenário e

atores da cena onírica para alcançar o máximo engajamento subjetivo de L  no

processo, para que se possa desenrolar as interações subjetivas propícias e que

levem aproduções de sentido condizentes à resolução das auto demandas

identificadas.

Dessa forma, o objetivo de satisfação emocional e resgate interior da

criança (L) é alcançado, tendo por comprovação, a expressão oral da

produção de sentido conferida à vivência interativa da cena onírica

representada. Dá-se portanto viabilidade a potencial manifestação de processos

subjetivos de saúde, dada a dissolução da influência da configuração subjetiva

de desamparo que antes estabelecia um bloqueio nos caminhos de subjetivação

e impedia a conformidade para novas produções de sentidos subjetivos.



Considerações Finais

A partir das dinâmicas conversacionais foi possivel constituir uma

caracterização de L, a partir de sua história de vida. Acompanhando o relato

até sua primeira experiência com a ayahuasca.

Da mesma forma, prosseguiu-se a análise dos relatos de L sobre as sua

experiência com a ayahuasca, buscando observar a ocorrência de indicadores

de sentidos subjetivos divergentes, daqueles já identificados em sua história de

vida, oriundos dos processos subjetivos suscitados pelo efeito psicológico da

ayahuasca, inter relacionados na singularidade da subjetividade de L, que

possam representar uma influência para  o desenrolar de novos caminhos de

subjetivação de experiências já anteriormente subjetivadas, pela maleabilidade

para a desarticulação ou reestruturação das redes de sentidos que outrora

orientava seu modo de sentir, pensar e agir no mundo e para a articulação da

potencial mobilização de processos subjetivos de saúde em L.

Elaborou-se assim um modelo teórico sobre a dinâmica subjetiva

processual do impacto do uso ritual da ayahuasca sobre os processos de

subjetivação: o potencial redimensionamento de sentidos subjetivos

carregados de valores simbólico emocionais negativos, estruturalmente



subjacentes de processos de adoecimento, capaz de promover a mobilização de

processos subjetivos de saúde.

Referências

Eu Eu aghjjffcho que a minha mãe nem gostava de ter filho não, ela

Assis, C. L. D., Faria, D. F., & Lins, L. F. T. (2014). Bem-estar subjetivo e

qualidade de vida em adeptos de ayahuasca. Psicologia & Sociedade, 26,

224-234.

Barbosa, P. C. R. (2008). Follow-up em saúde mental de pessoas que

experimentam pela primeira vez a ayahuasca em contexto religioso.

Fábregas, J. M., González, D., Fondevila, S., Cutchet, M., Fernández, X.,

Barbosa, P. C. R., ... & Bouso, J. C. (2010). Assessment of addiction severity

among ritual users of ayahuasca. Drug and alcohol dependence, 111(3),

257-261.

de Souza, E. C., & Torres, J. F. P. (2019). A teoria da subjetividade e seus

conceitos centrais. Obutchénie: Revista de Didática e Psicologia Pedagógica,

34-57.

Fontes, F. P. X. D. (2017). Os efeitos antidepressivos da ayahuasca, suas bases

neurais e relação com a experiência psicodélica.



González Rey, F. L. (2005). Pesquisa qualitativa e subjetividade: os processos

de construção da informação. Editora Pioneira Thomson Learning.

Labate B. C (2000). A reinvenção do uso de ayahuasca nos centros urbanos.

Dissertação de Mestrado. UniCamp. Campinas. SP. Brasil. Disponível em:
http://repositorio.unicamp.br/jspui/handle/REPOSIP/279073

Loizaga-Velder, A., & Verres, R. (2014). Therapeutic effects of ritual

ayahuasca use in the treatment of substance dependence—qualitative results.

Journal of psychoactive drugs, 46(1), 63-72.

Maté, G. (2014). Postscript—Psychedelics in unlocking the unconscious:

From cancer to addiction. In The therapeutic use of ayahuasca (pp. 217-224).

Springer, Berlin, Heidelberg.

Mori, V. D. (2019). A psicoterapia na perspectiva da Teoria da Subjetividade:

a prática e pesquisa como processos que se constituem mutuamente. González

Rey, Mitjáns-Matínez & Puentes (Org.), Epistemologia Qualitativa e Teoria da

Subjetividade: discussões sobre educação e saúde, 183-202.

Mori, V. D., & Rey, F. G. (2012). A saúde como processo subjetivo: uma

reflexão necessária. Psicologia: teoria e prática, 14(3), 140-152.

Soares, L. E. (1990). O Santo Daime no contexto da nova consciência

religiosa. Cadernos do ISER, 23.

Tavares, F. R. G. (2012). Alquimista da cura: a rede terapêutica alternativa em

contextos urbanos. Edufba.


